# وزيرالنقل يحذر من استمرار عرقلة الرحلات إلى مطار صنعاء وزارة حقوق الإنسان تصدر الدليل الوطني لتوثيق جرائم العدوان

إصابة مواطن بانفجار قنبلة عنقودية من مخلفات العدوان في صعدة





سیاسیة - شاملة ww.almasirahnews.com

### وزيرالدفاع اللواء العاطفي من خطوط التماس بجبهة ميدي:

المعركة القادمة ستكون معركة التمكين والحسم والفتح المبين إذا تجاهل الأعداء تحذيرات قائد الشورة فسيندمون كثيرا





#### بالتزامن مع خروقات فاضحة بمشاركة الغارات والتحليق الجوي المكثّف:

### إصابة مواطنين بجروح خطيرة إثر قصف سعودى وانفجار مخلّفات غادرة في صعدة

#### **المس∞ة:** خاص

واصل تحالفُ العدوان الأمريكي السعوديّ الإماراتي، أمس الجمعة، جرائمَه الوحشية بحق المدنيين في محافظة صعدة، وذلك بالتّزامن مع تصاعد الخروقات الفاضحة في الحديدة؛ وهو ما يجدد التأكيد على التمسك الكبير بالتصعيد من قبل أمريكا وأدواتها.

وفي جديد الجرائم الوحشية التي يرتكبها جيش النظام السعوديّ المجرم بشــكل يومي، أفاد مصدر محلي لصّحيفة «المسيرة»، أمس الجمعة، بإصابة مواطن بقصف مدفعي للعدو السعوديّ على مديرية شدا الحدودية.

ولفت المصدر إلى أن القصفَ السعوديِّ العشوائي طال مناطقَ متفرقة من المديريات الحدودية؛ ما تسبب في أضرار مادية في ممتلكات المواطنين، وخلق حالـة مـن الرعب في أوسـاط الأطفال والنسـاء، في حين أن القصف المُسـتمرّ

وفي السياق، يواصل العدوان قتل المدنيين بجرائمه التي يرتكبها «عن بُعد» بواسـ طة المخلفات الانفجارية، وسط اسـتمرار الأمم المتحدة في تنصلها عن إِنْ خَالِ الأجهزة والمعدات اللازَّمة لنزع المخلفات الانفجارية؛ وهُّو ما يجعلها

أُيُّـضاً شَرِيكةٌ في هذا النوع من الجرائم. وفي جديـد الجرائم الأمريكيـة بمخلفات الموت الغـادرة، أفاد مصدرٌ محلي لصحيفة «المسيرة»، أمس الجمعة، بإصابة مواطن بجروح خطرة إثرّ انفجار قنبلة عنقودية من مخلفات العدوان، في حين استنكر المصدر استمرار هـذا النوع من الجرائم وسـط تنصل أممي عن القيام بالـدور اللازم لحماية المدنيين، على الأقل السماح بإدخَال الأجهزةَ الكاشفة.

التواطئُ الأممي لم يتوقَـفْ عند هذا الحد، حَيثُ ما تـزال البعثات الأممية في الحديـدة القائمـة على تنفيذ اتّفاق السـويد، تعمل عـلى تغطية الخروقات الفاضحة التي ترتكبها قوى العدوان الأمريكي السعوديّ الإماراتي، بشكلٍ

وسحلَّت غُرفَةُ عمليات ضباط الارتباط والتنسيق لرصد خروقات قوى العدوان في محافظة الحديدة، 71 خرقاً خلال الــ24 ساعة الماضية. وأوضَّح مصدرٌ في غرفة العمليات، أن من بين خروقات قوى العدوان، خمس غارات لطيران تجسسي على حيس ومقبنة وتحليق خمس طائرات

تجسسية في أجواء الجبلية وحيس ومقبنة، في حين تؤكّد هذه المشاركة الفاضحة بالغارات على مدى التمسك السعوديّ الأمريكي الإماراتي بالتصعيد من جِهةٍ أخرى.

وأشَارَ المصدر إلى أن الخروقاتِ تضمَّنتَ أَيْضاً استحدَّاثَ تحصينات قتالية في حيس والجبلية، وسبعة خروقات بقصف مدفعي، و51 خرقاً بالأعيرة النارية المُختلفة، فيما يأتى استُحداثُ التحصينات القتالَّيةُ ليؤكِّدُ أن تحالُّفَ العدوان يعد العدة لمعركة واسعة في الساحل الغربي.

### الصناعة تبدأ اليوم نزولاً ميدانياً للرقابة على الأسواق وضبط الأسعار

#### حسين : صنعاء

حرصاً على ترسيخ حالةِ الاستقرار التمويني وضبط الأسعار لتوفير ألمواد الغذائية للمواطنين بأقل الأثمان في شهر رمضان المبارك، تبدأ وزارة الصناعة والتجارة، اليوم السبت، ننزولاً ميدانيًّا للرقابة على الأسواق وضبط الأسعار ومدى تنفيذ القائمة السعرية المخفضة في مختلف المحافظات.

وأوضح وزيـرُ الصناعـة والتجـارة، محمد شرف المطهّر، في تصريحاتٍ صحفية، أن النّزول يستهدّف الأسواق والمحال التجارية لضبط أية ارتفاعات سعرية

للمواد الغذائية والأُسَاسية الاستهلاكية، مُشيراً إلى أن الـوزارة وجُّهـت مكاتبها بالتعاون مع السـلطات المحلية وكافة الجهات المعنية لضبط أية مخالفات للقائمة السعرية الجديدة، وإحالة المخالفين إلى الإجراءات القانونية. وشــدّد الوزير المطهـر، على عدم التهــاون مع كُــلّ

من يتلاعب بقوت المواطن، مؤكِّــدًاً اهتمامَ الحكومة ممثلة بوزارة الصناعة بالجانب التمويني، وتأمين المخزون الغذائي من المواد الأُسَاسية والغذائيّة، ومدى انسيابها وحماية المواطن من كُلِّ أنواع الاستغلال. وأهاب وزير الصناعة والتجارة بجميع المواطنين

وكانت مصادر أعلامية قد كشفت، أمس

الأول، عن اعتقال الصحفية المصرية رانيا

العسال، أبرز الإعلاميين العرب المعارضين

للعدوان السعُوديُّ على اليمن، وذلك أثناء أدائها

وأضاَّفت المصادر أن الاعتقالَ جاء عقب

انتقادها تسمية معالم المشاعر المقدسة في مكة

بأسماء ملوك السعوديّة، حَيثُ كتبت العسال

يوم 11 فبراير، تغريدةً على صفحتها ب(تويتر) و المتقالها بساعات، تضمَّنت انتقاداً للنظام

السعوديّ، كتبت فيها: «لماذا يسمون أبواب

العمرة في مكة المكرمة.

للتعاون مع الوزارة ومكاتبها في أمانة العاصمة والمحافظات لإنجاح عملية النزول الميداني لضبط الأسعار والرقابة على الأسواق وتحقيق ألأهداف المرجوة منه في حمايتهم من استغلال بعض التجار المتلاعبين بأسعار المواد الغذائية الأَسَاسية والاستهلاكية.

وجـدد وزيرُ الصناعة الدعـوةَ للمواطنين بالتعاون مع الفرق واللجان الميدانية والإبلاغ عن أية مخالفات للقَائمة السعرية الجديدة إلى الرقـم المجاني لعمليات الـوزارة «174» ليتم اتِّخاذ الإجـراءات القانونية تجاه



### أزمةٌ خانقةٌ في مادة الغاز المنزلي بحضرموت المحتلّة الغنية بالثروات النفطية والغآزية



#### لمس∞ : متابعات

تشهدُ محافظةُ حضرموت المحتلَّةُ الغنيةُ بالشروات النفطيــة والغازيــة، أزمــةً خانقةً في مــادة الغـــاز المنـــزلي، تزامنـــاً مـــع دخول شـــهرّ رمضان المبارك؛ الأمر الذي ضاعف من معاناة المواطنين المعيشية والاقتصادية.

وشكا عددٌ من أهالي حضر موت المحتلة، أمس الجمعة، من أزمة خانقة في مادة الغاز المنزلي التى تعد من المواد الأُسَاسَية لكل بيت، وتتزايد الحاجة إليها مع حلول شهر رمضان، لافتـين إلى أن المحافظة التي كانــت تمثِّل المركَزَ الرئيسي لتوزيع الغاز إلى المَصافظات الأُخرى، إلا أنها باتّـت اليوّم الأكثر ِتأزماً ومعاناةً واحتياجاً لمادة الغاز المنزلي طيلة أيَّام العام.

وأرجع الأهالي ذلك إلى عددٍ من الأسباب، أهمها: عـدم كفاية حصة المحافظــة من الغاز المنــزلي المقرّر من الشركة اليمنيــة للغاز التابعة لحكومــة المرتزِقــة، والتــي لا تغطــي حتى 50 % من احتياج َ السـكان، بالإضافــة إَلَى التقطع والإتاوات التي تفرضها النقاط العسكرية المرتزقة على شاحنات النقل في الطرقات، ناهيك عن زيادة حصة المحطّات التجارية التي يتوفر فيها الغاز بصورةٍ دائمة وبأسعارِ عالية تفوق سعره الرسمي بأكثرَ من ضعفينَ، وَأَيْضًا تدخل المتنفذين في عملية صرف وتوزيع الأسطوانات على المستفيد بشكل فوضوي

وعشوائي. إلى ذلك، أوضح الناشط أبو محمد بين حسينون، أن أبناء حضر موت يتسابقون خلفً

دبة غاز، رغم أن المحافظة تقع على بحر من الشروات الطبيعية، نفط وغاز وثروة سمكية ومعادن كالذهب والنحاس، وغيرها من الثروات الطبيعية، متهماً المسؤولين المرتزِقة المحسوبين على حضر موت بالعمل ضد أهلهم وبلادهم. وأشَارَ إلى أن المواطنينَ في حضر موت المحتلّة ينتظرون ساعاتٍ طويلةً في طوابير للحصول

على أسـطوانة غاز واحدة، ونـادراً ما يحصلون عليها بصِعوبةٍ بالغة، مبينًا أن هذه المادةَ ضروريةً في كُلِّ بيت؛ لإطعام الأسرة وتوفير الوجبات الغَّذائية، لافتاً إلى أن الناس تعبوا من هذا الوضع المزري، ومن الأزمات المُسـتمرّة منذ سـنوات، مُضيفاً أنـه: «كلما انتهينـا من أزمة كهرباء أو انقطاع المياه، تأتينا أزمة خدمات

# يمنيون يطالبون بإطلاق سـراح الناشـطة المصرية رانيا العسال من سجون المخابرات السعوديّة

#### **لمس∞ :** متابعات

طالب المئاتُ من الناشطين اليمنيين في مختلف مواقع التواصل الاجتماعي، أمس الجمعة، بإطلاق سراح الناشطة والإعلامية المصرية، رانيا العسال، من سجون المخابرات

وتفاعل الناشطون اليمنيين مع حملة إلكترونية بمواقع التواصل الاجتماعي أطلقها نشطاء من عدّة دولِ عربيـة؛ للتضآمـن مع الناشطة المصرية رأنيا العسال، المعتقلة بسجون المخابرات السعوديّة منذ 48 يوماً، . حَيثُ تَـم اختطافُها أثناء تواجدها في مكة المكرَّمةِ لتأديته العُمرة.

والناشطةُ المصرية رانيا العسال معروفةٌ بمواقفها المناهضة لتحالف العدوان على اليمن

المناهضّة الأنظمـة الخليجيـة المطبّعـة مـع بنى سعود بنّى الكعبة أو حتى شارك في هدم الكيان الصهيوني ومواقفها المؤيدة والمدافعة الأِصَّنام حُولهاً أَو حتى تُحرِيرِها؟!»، مضيفة: «أكيد جدُّهم الأكبر هو من بلّغ أبرهةً عن مكان عن الشعب الفلسطيني وقضيته ضد كيان الاحتلال، ومواقفها المؤيدَّة للمقاومة اللبنانية ضد الكيان الصهيوني بقيادة حزب الله.

وبمراجعية التعليقات على تغريدة العسال، توعَّد أحدُ الذُّباب الإلكتروني السعّوديّ، بالإبلاغ عن الإعلامية المصرية، بقوَّله: «سأبلِّغُ عليها، وأخلِيها تتربى وتعرف كيف تسيء للوطن».

يأتى ذلك بعد فترة قصيرة من اعتقال السلطآت السعوديّة للمعتمرة اليمنية مروة الصبري، داخلَ الحرم المكي، على خلفية رفضها إهانة وَّجّهتها لها شُرطيةٌ سعوديّة، لترد عليها بأن السعوديّة دمّـرت اليمن؛ ما دفع السلطاتِ السعوديّة إلى تلفيق تهمة أمنية لهّا، وإصدارَ حكم بسجنها عاماً كاملاً قبل أن تتدخل صنعاء وتضِّغط؛ مِن أجل الإفراج عنها.



## قائد الثورة يجدد الدعوة لمقاطعة منتجات الدول التي تسمح بالاعتداء على المقدسات الإسلامية

#### **المس∞ :** خاص

ـدَّدَ قائــدُ الثــورة، الســيد عبــد الملك بدر الدين الحوثي، دعوتَه للدول العربية والإسلامية، إلى المقاطعة الاقتصادية للدول الغربية التي تسمح بالاعتداء على المقدسات الإسُلامية؛ وذلك رَدًّا على استمرارٍ جرائم إحراق نسخ من المصحف الشِريف في أُورُوبا. وأقدم متطرفون قبل أيَّام على إحراق نسخةٍ من المصحف الشريف في الدنمارك، وذلك بعد فترة قصيرة من جرآئم مماثلةٍ كانت شهدتها مملكةُ السويد بتشجيع من الحكومة هناك.

ودعًا قائدُ الثورة، الخميس، إلى تفعيل سلاح المقاطعة الاقتصادية من جانب أنظمة وشعوب العالم الإسلامي؛ رَدًّا على هذه

. . وقال إنه يجبُ على الأُمَّــة الإسلامية أن

تغضَ بَ وتُستفزَّ، وأن يكون لها موقفٌ من حرب الأعداء على الإسلام.

وأوضّح أن المقاطّعة الاقتصادية للدول التي تسمح بالاعتداءات على المقدسات الاسلامية، تعتبر سلاحًا هامًّا ومؤثرًا؛ لأنَّ «الاقتصاد هو صنم الأعداء».

وأُكِّد أن «المقاطعة كفيلةٌ بأن تردع الأعداء، وتدفع بهم نحو الكَفِّ عن الإساءة إلى الإســلام»، مُشــيراً إلى أنه «لو توحّدت كلمة المسلمين بالمقاطعة الجادة لمعاقبة الدول التي تورطت في حرق المصحف لتوقفت عن

وفي السياق نفسـه، أدان ناطق أنصار الله، رئيس الوفد الوطني، محمد عبد السلام، في وقت سابق «ما تتعرض له المقدسات الْإسلامية، وعلى رأسها المصحف الشريف، من إهانات متكرّرة في الدنمارك وقبل ذلك في

ودعا عبد الســلام الدول الإسلامية إلى اتِّخاذ «موقف موحّد إزاء الجهات المحرضة على انتهاك المقدسات الإسلامية بدعوى حرية التعبير الزائفة والمضلّلة».

وتشجّعُ الأنظمةُ الغربيةُ الاعتداءاتِ المتكرّرةَ على المقدسات الإسلامية؛ بذريعةً «حريـة التعبير» في الوقت الذي تمِـارس فيه كُللَّ أنواع القَمع ضد أيةِ آراء أو انتقادات تتوجّـه صوب الصهيونية والمشاريع الاستعمارية الغربية.

ويوضح هـذا السلوكُ أن الاعتداءاتِ على المقدسات الإسلامية تأتي في إطار حرب عدائية ممنهجة وشَاملة ضد العَّالُم الإسلامي.

وعلى الرغم من استمرار هنده الاعتداءات، فَـــان ردود فعل معظم الدول الإسلامية تأتي ضعيفةً ومهزوزةً، ولا تتجاوز الإدانات الإعلامية؛ الأمر الذي يُشَجِّعُ الأعداءَ على مواصلة انتهاكاتهم.



### وزيرُ النقل ينفي مجدّدًا مزاعمَ إدارة «اليمنية» في عدن حول تجميد حساباتها

### صنعاء: سنتخذ الإجراءات اللازمة في حال استمر العدوّ بعرقلة رحلات مطار صنعاء الدولي

#### **المسمحة**: خاص

أكّدت صنعاءُ أنَّها ستتخذُ الإجراءاتِ اللازمة؛ للـرد على اسـتمرار تحالف العدوان الأمريكي السـعوديّ الإماراتي ومرتزِقته، بعرقلة الرحلات الجوية من وإلى مطار صنعاء، ومنع إصدار تذاكر هذه الرحلات.

وقال وزير النقل بحكومة الإنقاذ الوطني، عبد الوهَّــاب الـدرة، الجمعة: إنه «سيتمُّ اتَّضاذُ الإجراءات المناسبة، في حال استمرار دول العدوان ومرتزِقتها بعرقلة رحلات مطار صنعاء الدولي والمماطلة في تسيير الرحلات إلى الوجهات الأخرى المطلوبة للمرضى

والمسافرينِ كوجهتَي الهند والقاهرة».

ومؤخّراً، دفعت دوّلُ العدوان بشركةِ الخطوط الجوية اليمنية الخاضعة لسيطرة المرتزِقة، إلى منع إصدار تذاكر الرحلات الجوية المحدودة التي يتم تسييرُها بين صنعاء والعاصمة الأردنية، في خطوة ترجمت إصرارًا عدوانيًا واضحًا على مواصلة الحصار الإجرامي المفروض على الشعب اليمني.

وقال الدرة: إن «استمرار منع بيع التذاكر لرحلات صنعاء – عمّان للمسافرين أدَّى لزيادة معاناة المرضى والمسافرين، وكبّد الشركة خسّائر»، مضيفاً: أنّ «تحالـف العدوان ومرتزِقتـه وإدارة الخطـوط الجوية اليمنية في عدنَ سيتحملون كافة النتائج المترتبة على

ونفيى وزير النقل مزاعم إدارة «اليمنية» في عدن 

ودعا الدرةُ شركةَ «اليمنية» إلى خدمة كافة أبناء الشعب اليمني من جميع المطارات بكل حيادية ومهنية ودون تمييز، وفقاً لالتزامها كناقلٍ وطني للجمهورية

القرار الأخير بمنع إصدار تذاكر رحلات مطار صنعاء،

أعلنت السلطاتُ الأردنية والمصرية عن فرضِ شروطٍ تعسفية جديدة على المسافرين اليمنيين، وعلى رأسهم المرضى، حَيثُ اشــترطت عليهم الحصــول على موافقاتٍ أمنية مسبقة من الجانبين المصري والأردني، وكذلك تقارير طبية من المستشفيات المصرية والأردنيّة، وهي أمور يتعذر تحقيقها.

وكان عضو الوفد الوطنى المفاوض، عبد الملك العجري، أكّد في وقت سابق، أن: «ما قام به العدوان فيما يتعلق بطيران اليمنية وعرقلة الرحلات يمثل تصعيدًا واضحًا وخطيرًا»، منبِّهًا إلى أن صنعاءَ لن تسمحَ باستمرار حالة التلاعب والمراوغة والمماطلة في تنفيذ التزامات السلام العادل.

#### خلال زيارة لخطوط التماس في جبهة ميدي

# وزير الدفاع: المعركةُ القادمةُ ستكونُ حاسمةً والعدوّ سيندمُ كثيراً إذا تجاهل تحذيرات قائد الثورة



حسر : خاص واصلت صنعاء توجيه رسائل التحذير والإنَّذار لدول تحالف العدُّوانَ الأمَّريكيُّ السـعودِّيُّ الْإِمَارِاتْـى، بشــأن عواقــب الإصرار عـّـلى مواصلةً الُحرِب وَّالحَصارِ والاحتَّلالُ، ورفَّض مطالب الشعب اليمني واستحقاقاته، مؤكّدةً أن الجولة القادمة من الموّاجهةِ ستكون حاسمة.

وجدَّد وزيرُ الدفاع، اللواء الركن محمد ناصر العاطفي، قبل يومين، تحذير دول العدوان من «عواقب عدم الانصياع لتحذيرات قائد الثورة ونصائحه، بشان ضرورة وقف العدوان، ورفع الحصار والرحيل من الأراضي اليمنية المحتلّة». وأكُّد أَن الأعداء «سيندموَّن كثيرًا» إذَا تجاهلوا

وكان قائـدُ الثورةِ، السَـيد عبد الملـك بدر الدين الحوثي، وَجَّهَ في خطابه الأخير، بمناسبة ذكرى

يوم الصّمود الوطّني، رســائلَ وتأكيداتٍ حاســمّةً

القادمة، حَيثُ أكِّد أن القواتِ المسلحة قادمةٌ في العام التاسِع من المواجَهة بترسانة صاروخية وجوية فتَّاكَّة وبقدرات بحرية وبرية متطورة

واں ورع

وحذِّر القائد من أن العودةَ إلى استهدافِ المنشَّات الحساسـة التـي يعتمـدُ عليهـًا العدوّ، ستكونُ بشكل أوسع مما شهدته المراحلُ الماضية، مؤكِّــداً أن القوات اللسـلحة انتقلت من تكتيكات الدُّفاع إلى تكتيكات الهجوم.

وأكّد العاطفي خلالَ زيارة إلى خطوط التماس في جبهــة ميدي بمحافظــة حجّـــة، أنّ: «المعركةً القادمة ستكون معركة التمكين والحسم والفتح المبين»، في إشارة واضحة إلى ارتفاع مستوى وحجم ونوعية العمليات التي ستنفدها القوات المسلحة، في حال أصر تحالف العدوان على مواصلة الحرب والحصار والأحتلال.

ووں-س التورراء والأمن، الفريق الركن جلال الرويشان، أكّد في وقت سابق أن القوات المسلحة جاهزة لخوض معركة العام التاسع ببنك أهداف أوسع، وبعمليات لن تخطُرُ بحسبان تحالف العدوان.

وتأتى هذه الرسائلُ بعد تحذيراتٍ كان قائد الثورة قد وجِّهها لتحالف العدوان، ونُبَّهُ فيها إلى أن الوقتَ سينفد، وأن مرحلةَ خفض التصعيد لن تستمرَّ إلى ما لا نهاية؛ الأمر الذي يضعُ الأعداء أمام ضرورة اتَّضاد قرار عاجل وواضح بشأن

وكان قائدُ الثورة أكّد في خطابه الأخبر ثبات محدّداتِ السلام الفعلي، واستّحالة التراجع عنها، وهي: إنهاء العدوان والحصار والاحتلال، ودفع التعويضات، ومعالجة الأضرار، وإتمام تبادل الأسري، وهي النقاط التي يسعى تحالُفُ العدوان ورُعاتُه للالتقّاف عليها.

### أحرارُ الحديدة يتظاهرون تنديداً بحرق المصحف ويطالبون بموقف عربي وإسلامي حازم



#### الحسيرا: الحديدة

نُظِّمت بمديريات محافظة الحديدة، أمس الجمعة، وقفاتٌ احتجاجيةٌ عقب صلاة الجمعة؛ تنديداً بإحراق المصحف الشريف، تحت عنوان «إحراق القــرآن الكريم جريمة كبيرة يرعاها اليهودُ والصهيونية العالمية ولن نسكت عنها».

واعتبر المشاركون في الوقفات تكرار حرق كتاب الله، امتدادًا للحرب التي يمارسها الكيان الصهيوني، مستغلَّا ضعف الأنظمة المحسوبة على الإسلام، والتي تتهافت للتطبيع معه للتآمر على الإسلام وخيانة قضايا الأُمَّــة والدين.

ودعوا إلى مواجهة حملات الإساءة للنبي الكريم والإقدام على حرق القرآن، باتَّخَاذ مواقفَ مسَّــؤولةً لقطع العلاقات الدبلوماسية وطرد سفراء الدول المسيِّئة ووقف العلاقات التجارية معها، مؤكِّدين

للرد على مثل هذه الإساءَات.

وحذّر أحرارُ الحديدة من مغبة تصعيدِ الإساءَات لمقدسات الإسلام وإحراق القرآن والتمادي في استفزاز مشاعر المسلمين، داعين في بيان موحد للوقفاتٌ، إلى مقاطِّعــة كُــلِّ الدول الَّتِي تفتح المجال لحرق المصاحف وحماية ذلك قانونياً.

واستنكروا الأعمال المسيئة والمعادية للمقدسات الإسلامية والتي تعكس الانحطاط والإفلاس الأخلاقي والسياسي الذي وصل إليه الغرب، مُعتبرين التصرفات التي تهدف إلى الإساءة واستعداء المسلمين في العالم، ضمن جرائم الكراهية التى تقف خلفها إسرائيل لتغذية الصراعات بين الشعوب.

كما دعـت بيانات الوقفات، الأنظمة والشـعوب الإسلامية، لتوحيد الكلمة بالمقاطعة الجادة لمعاقبة الدول التي تورطت في حرق المصحف، مؤكِّـداً أن هذا

لتأديب كُلِّ من يتمادى وتسوِّلُ له نفسُه المساسَ بالمقدسات الاسلامية.

وطالبت البياناتُ الأنظمةَ المحسوبة على الإسلام، بضر ورةِ التحَرُّك لاستجواب سفراء الأنظمة التي تبنت هَــَذه الجرائــم ومقاطعة هـــَذه الأنظمة، التي جعلت من حرية التعبير مبرّرا لهكزٍا جرائم، مؤكّــدا أن هذا الفعل الإجرامي يستوجب أيْـضًا من النّخب والشعوب والأنظمة، أن تتبنى المواقفَ الشجاعة، وأن تعلن مقاطعة جميع الأنظمة التي تبنت مثل هذه الجرائم وتطرد سفراءها.

ولفتت إلى أن القرآن الكريم هو مشروع أُمَّة ودستور حياة ومصدر عزة وكرامة للانتصار على الطغاة وجبابرة الظلم، وأن المرحلة تستدعي تعزيز الصحوة الدينية وربط أجيال الأُمَّــة وتَّنويرها بالقرآن والثقافة الدينية الصحيحة.

### وزارة حقوق الإنسان تصدر الدليل الوطني لتوثيق جرائم العدوان



ونرامرة حقوق الإنسان الوحدة الثنيذية للرؤية الوطنية

الدليل الوطنى الخاص برصد وتوثيق جرائم وأنتهاكات دول تحالف العُدوان على اليمن

أصدرت الوحدةُ التنفيذية للرؤيـة الوطنية بوزارة حقوق الإنسـان الدليلَ الوطنيُّ الخاصُّ برصد وتوثيق جرائم وانتهاكات تحالف العدوانُ على اليمن.

كمــا يهدف الدليلَ إلى تعزيز وتوحيد الجهــود الوطنية في مجال رصد وجمع

وَإِشْـاراتُ إِلَى أَبرزَ الْجرائمُ والانتهاكات الْجَسْيمة لحقوق الإنسان التي ارتكبها تحالف العدوان والتكييف القانوني لتلك الجراّئم.

تقارير، وأستمارات بشُأَن التوصيف القانوني وتوثيق الجرائم والانتهاكات. للاستفادة منه في رصد وتوثيق جرائم العدوان في اليمن.

#### **لمس∞**: تقرير

قالت منظمةٌ حقوقية دولية، إنه ومع دخول الحرب على اليمن عامَها التاسع، فَإِنَّه آنِ الأوانُ لمحاسبة الجهات الحكومية الأورُوبية والشركات العســكرية؛ وذلك عــلى تورطها في جرائم حـرب محتملـة وجرائــمَ ضد الإنســانيةُ

. وأوضحـت منظمة «أنقِــذوا الأطفال» الدولية في تقرير، أمس الجمعة، أن الحربَ على اليمن عارٌ لا ينتهى لعقود، مضيفــة: «إنــه بعد 8 ســنوات مــن ِ هذه الحرب نجد أن الأطفال الأصغر سِنًّا هم من يدفع الثمن الأكبر، ومع ذلك يجب اتِّضاد إجراءات عاجلت لحماية الأطفال من هذه الأسلحة الفتاكة».

وأكَّدت المنظمة أنه منذ بناير 2018 إلى نوفمــبر 2022، يواجهُ الأطفال اليمنيون مُخاطَرَ شديدةً في مواجهة الذخائر غس المنفجِّرة أو مخلفات العدوان ومرتزقته، بما في ذلك قذائف المدفعية والقنابل اليدوية وقذائف الهاون والصواريـخ، لافتة إلى أن الإصابات الأكثر شيوعًا التي يتعرض لها الأطفال تشملُ: بتر الأطراف العلوية أو السفلية واليدين،



منظمة دولية تؤكّد تورط دول أورُوبية في جرائم حرب ضد الإنسانية باليمن

وفقدان البصر أو السمع، وفي بعض الحالات أدَّت تلك الجرائــم إلى إعاقــات دائمة؛ بسَـبب إصابات الشـطايا للعمود الفقري، بالإضافة إلى الإصابات الجسدية التي يتعرَّضُ لها أطفال اليمن، إلى جانب العواقب النفسية للأضرار التي يعانون منها، بما في ذلك صعوبــة النوم والخوف

وبيّنت أن العدوان على اليمن أودى بحياة أكثر من 300 ألف شخص وتسبب

وفي عام 2019، قـدم المركز الأورُوبي للحقوق الدستورية وحقوق الإنسان، ومواطنة لحقوق الإنسان، ومنظمة العفو الدولية، والحملة ضد تجارة الأسلحة، ومركز ديلاس للسلام دعوى قضائية إلى المحكمة الجنائية الدولية، لإعادة النظر بدقة وبالتفصيل في قرابة 30 غـارة جوية سـعوديّة ضـد ٱلمدنيين -في انتهاك واضح للقانون الدولي-

عـلاوة على ذلك، تم تقديم شـكاوى جنائية في جميع أنحاء البلاد، على الرغم من الانتهاكات الموثقة والأدلة الدامغة على تورط أورُوبا في جرائم حرب وجرائم ضد الإنسانية في اليمن، مع استمرار الافلات من العقاب.

استخدمت فيها أسلحة أُورُوبية.

وأضافت المنظمة أن الرد على الحرب الروسية ضد أوكرانيا كشف أن المجتمع الدولي قادر على التحقيق في الجرائم الدولية المحتملة، ومع ذلك، يستحق الشعب اليمني نفس الدرجة من المشاركة الدولية في الجهود المبذولة لمُ المُسؤولين عن الجرائم الجسيمة وانتهاكات حقوق الإنسان التي ارتكبت وما زالت ترتكب ضد المدنيين والأطفال.

#### مصر تشدد إجراءات دخول اليمنيين عقب تصريحا لمسح : متابعات

ُ ويهَّدف التقريــرُ الذي أُعِدُّ للعاملِينَ في مجال الرصــد والتوثيق، إلى تمكينهم مـنُ التعرف على الأَلياتُ والمبادئ الأَسَّاسَـية لعملية الرصَـد وتقَّصِّى الحقائق، وتوثيق الانتهاكات في ظل استمرار تحالف العدوان على اليمن.

وحفـظ وتوثيـق جرائم العـدوان؛ باعتبارها جرائمٌ ضد الإّنسـانية لا تسُّقط

واعتمد الدليلُ في آليات الرصد والتوثيق على المعايير الدولية المعتمدة في هذا

واحتوى الدليل على خمسة فصول رئيسية تضمنت مدخلاً تعريفياً

كما تضمَّنُ المُفاهيمَ الأَسَاسَـيةُ بشــأن الرصد وتقــصي الحقائق والقانون الإنســاني الــدولي، ومعلومــات ونمــِاذجَ عمليّةً مــن الجراتّم الدوليــّة المخالفة للَّقانون الَّإِنسـاّنْي الدوليّ والنظام الأَّسَـاسي لمُحكمةٌ الجِنَّايـاٰت الدَّولية، وكذلك ومن المقرّر أن يتم تعميم هذا الدليل على الجهات والمنظمات المعنية

#### المسمح : متابعات

شــدّدت الســلطاتُ المصريةُ وبشــكل مفاجئ من إجراءاتها تجاه المسافرين اليمنيين بعد فرض قيودٍ إضافية على دخولهم أراضيها، وإلغاء تسهيلات كانت سارية منذ أعوام، من بينها الدخول دون

وبحسب مصادر مطلعة، أمس الجمعة، فُــاِنَّ زيارة المرتزق أحمد عوض بن مبارك -وزير خارجية حكومة الفنادق-، قبل أُيَّام إلى العاصمة الإثيوبية أديس أبابا، أثارت استياءَ المسؤولين المصريين، بعد إدلائه بتصريصات غير

عقلانية وصفتها القاهرة بالمستفزة. وأكَّد المرتزق بن مبارك خلال لقائه نائب رئيس الوزراء وزير الخارجية الإثيوبي، دمقي مكونن حسن، في



العاصمة أديس أبابا، دعم حكومة الفنادق لكُلِّ الخطوات التي تقوم بها الحكومة الإثيوبية فيما يخُصُّ سد النهضة الذيُّ تسـبب في أزمــة بين إثيوبيا ومصر؛ الأمر الذي سُــبُّب انزعَــاجاً كُبْيراً للقاهرة التي تســتضيف أكثر من مليون

يمني على أراضيها. وبيّنت المصادر أن دافع زير خارجية المرتزِقة من زيارة إثيوبيا هو فقط الحصّـول على بدل الســفر البالغ 80 ألف دولار حتى وإن تسبب ذلك في إلصاق الضرر بملايسين اليمنيسين المقيمسين في

في ننزوح أكثر من أربعة ملايين، في حين

يعتمد أكثر من 23 مليون يمنى على

المساعدات الإنسانية، لكن الوصول إلى

هذه المساعدات وكذلك المياه والغذاء

والإمدَادات الطبية، أعيق؛ بسَبِ الأضرار

التي لحقت بالبنية التحتية المدنية جراء

قصف طيران تحالف العدوان، مشيرة إلى

أن الحصار الجوي والبحري الذي تفرضه

السعوديّة على الّيمـن كانّ لــه تداعيات

خطيرة على حقوق الإنسان للسكان

ات مستفزة للمرتزق بن مبارك

هذا وقد تسببت تصريصات المرتزق بــن مبِـــارك، في فرض الســلطات المصرَية قيوداً جديدة على المواطنين اليمنيين القادمين إلى أراضيها، بينها الحصول على تأشيرات مسبقة وموافقة أمنية وتقارير طبية، حَيثُ جاء في تعميم صادر عن إدارة الجوازات في شرطة ميناء القاهرة الجوي أنه «بالنسبة للتعليمات الخَاصَّة سماح بدخول المواطنين اليمنيين القادمين للبلاد مباشرة من اليمن؛ (بغرض العلاج)، بدون اشتراط الحصول على تأشــيرات دخول مسبقة، تتم إضافة شرُط تقديم تقارير طبية موثقة من أحد المستشفيات الحكومية المعتمدة بالبلاد». إلى ذلك، أصدرت السلطات المصرية،

أمس الأول، قـراراً يقضي بتقليص الإقامة السـياحية لليمنيين لتصُّبح المدة 3 أشُـهر بدلاً عن 6 أشهر وبنفس الرسوم السابقة.

#### حس∞ : متابعات

في اعتراف سعوديّ متأخر بتواجد الكيان الصهيوني داخل جزيرة سقطرى اليمنية المحتلة من قبل الرياض وأبو ظبي، قال الخبير العسكري السعوديّ والمقرّب من الأجهزة الاستخباراتية السعوديّة، أحمد الفيفي: إن الاحتلال الإماراتي قدّم

تسهيلات؛ مِن أجل إيجاد موطئ قدم للإسرائيليين في الجزيرة وإدخَالهم تحت مسمى السياحة. وفيَّمَّا يأتِّي اعترافُ الفيفي في إطار التوتر القائم بين بلاده والإمَّارات التي تصاَّعدت حدتها مؤخِّراً في المحافظات الجنوبية والشرقية اليمنية المحتَّلة، إلَّا أنه يؤكّد حقيقة التحذيرات المُستمرّة للمسؤولين في حكومة الإِنقاذ الوطني خلال السنوات الماضية،

السعودية تعترف بتواجد الكيان الصهيوني في جزيرة سقطري المحتلة

مخطِّط صهِّيوني لنَّهب مقدرات الجزيرة، والتحكم في طرق الملاحة البحرية. مَّن مخَطِّط أُطماع الكيانَ الصهيوني في السـيطرة المقالات المنشورة في الصحيفة

العلاقات العامة والتوزيع: تلفون: 01314024 - 776179558

تعبر عن رأى كاتبها ولا تعبر بالضرورة عن رأى الصحيفة

على الجزيرة اليمنية الاستراتيجية الهامة المطلة

على البحر العربي والمحيط الهندي، بتواطؤ من

وخلال السنوات الماضية، أنشأ الاحتلال

الإماراتي قواعد عسكرية مشتركة مع قوات

الأحتلال الإسرائيلي، داخل سقطري، وذلك ضمن

تحالف العدوان وحكومة المرتزقة.

سكرتبر التحرير: مدير التحرير: نوح جلاس أحمد داوود العنوان: صنعاء - شارع المطار - جوار محلات الجوبي - عمارة منازل السعداء- مدير عام مكتب الصحة بمحافظة مأرب الدكتور علي الدعبوش لصحيفة «المسيرة»:

## العدوان دمر المنشآت الصحية بمأرب ومديرية صرواح تعرضت لأكثر من ١٥ ألف غارة

أكّد مديرٌ عام مكتب الصحة بمحافظة مأرب، الدكتور علي ناصر الدعبوش، أن تحالف العدوان الأمريكي السعوديّ دمّر ثَمَانِيَ منشآتٍ صحية بالمحافظة، وأن مديرية صرواح لوحدها تعرضت لأكثرَ من (15) ألف غارة جوية.

وقال الدكتور الدعبوش في حوار لصحيفة «المسيرة» إنه بفضل توجيهات القيادة الثورية ممثلةً بالقائد العلَم السيد عبدالملك بن بدر الدين الحوثي والقيادة السياسية وقيادة

وزارة الصحة والسلطة المحلية بمأرب، تم تشغيل 8 مستشفيات ريفية، ومستشفى 26 سبتمبر المحوري، و80 مرفقًا صحيًا مزوَّدةً بالأدوية والكوادر الطبية والأثاث والمعدات، حَيثُ كان الوضع الصحي مشلولًا تماماً، وخَاصَّةً المديريات المحرَّرة مؤخراً. إلى نص الحوار:

◄حسصة: حاوره عبد اللطيف عثمان



- في البداية نود أن تحدثنا عن مدى تضرر القطاع الصحي بمحافظة مأرب جراء غارات العدوان الأمريكي السعوديّ الغاشم؟

محافظة مأرب أكثر المحافظات التي عانت من العدوان والحصار، وخَاصَة القصف الجوي والمدفعي، وهي من أكثر المحافظات صمودًا أمام العدوان، وخَاصَة مديرية صرواح التي تعرضت إلى أكثر من أماني منشآت صحية منها مستشفى مرواح العام بمديرية صرواح ومستشفى ٧ يوليو الجفرة بمديرية مجزر؛ فقد دمرت المنشآت الصحية داخل المديريات بنسبة ٨٠ ٪، تدميرا كاملا، وهذا التدمير تضرر وعانى منه أبناء مديريات المحافظة إلى صعوبة التنقل؛ بسبب الغارات الحديدة.

- ما تقييمُكم للوضع الصحي في محافظة مأرب، خلال هذه الفترة؟

الوضعُ الصحي في محافظة مأرب، وبفضل الله وتوجيهات القيادة الثورية، ممثلة بالسيد عبدالمك الحوثي حفظه الله-، والقيادة السياسية، ممثلة بالرئيس مهدي المشاط، وبعناية كريمة من معالي وزير الصحة الدكتور طه المتوكل، ومحافظ المحافظة علي طعيمان، قُمنا بمجهود جبار خلال العام ٢٠٢٢م، منذ أن الوضع الصحى الستلمتُ العمل، حَيثُ كان الوضع الصحى

مشلولًا تماماً، وخَاصَّةً المديريات المحرّرة مؤخّراً؛ فكانت المستشفيات مغلقة تماماً، والحمد لله بدأنا بداية قوية وانطلقنا وتحرّكنا، والآن العمل على قدم وساق؛ فقد تم تشغيل ٨ مستشفيات ريفية مستشفى ٢٦ سبتمبر المصوري، و ٨٠ مرفقا صحيا مزودة بالأدوية والكوادر الطبية والأثاث والمعدات، والعملُ قائمٌ على أكمل وجه، والوضع الصحى حَاليًا جيد.

- ما هي الأنشطةُ والبرامج التي قُمتم بها خلال هذه الفترة، مقارنةً بالفترة الماضية؟

بالنسبة للبرامج تم تشغيل جميع البرامـج الصحيـة، بحسـب نمـط وزارة الصحة، ومن ناحية الكادر الطبي، كان یوجد (٥) أطباء عموم علی مستوی المحافظة، الأن أكثر من (٥٤) طبيبًا عامًا، وبالنسبة للأخصائيين كان في الفترة الماضية لا يوجد أي طبيب أخصائي، والآن يوجد (٧) أخصائيين، والفنيون كانوا بحدود (٧٠) صحيا، والآن (٣٤٠) صحيا فنيا، وبالنسبة للأجهزة والمعدات تم توفيرُ أشعة عظام لمستشفى ٢٦ سبتمبر، وتشغيل العمليات والعناية المركزة والحضائة، كذلك وفرنا عيادة أسنان بالمستشفى، والمستشفيات الريفية في المديريات تم تزويدُها بالأشعات والمختبرات والأدوية والكوادر، والأمور

مستقرة بشكل تام.

- بالنسبة للحملات الصحية، تم تشغيلُ عيادات متنقلة لجميع مديريات المحافظة مزوَّدة بالكادر الطبي والأدوية، تستهدف المناطق البعيدة التي لا توحيد بها مرافق

- ماذا عن الحملات الصحية؟

مزوده بالكادر الطبي والادويه، تستهدف المناطق البعيدة التي لا توجد بها مرافق صحية؛ لتلقي الخدمة فيها، وفيما يخُصُّ اللقاحات تم توفيرُها في جميع المرافق الصحية والمستشفيات.

- بالنسبة للدعم هل هناك منظمات داعمة؟

نعم هناك منظمات داعمة، لكنها ليست كافية؛ فوضع مأرب مأساوي، ما بدأنا به وانطلقنا فيه ليست بالشكل المطلوب داخل المحافظة، ولكن لا بد من تنفيذ توجيهات القيادة الثورية والقيادة السياسية، ولا بد أن نشتغل بقدر الاستطاعة ويوفق الله، سواء بمنظمات أو بغيرها.

- ما هي الصعوبات والعوائق التي تواجهكم؟

الصعوباتُ كثيرةٌ:-

أولاً: صعوبة الوصول إلى المناطق، وصعوبة الطريق مثلاً في مديرية رحبة، لا نقدرُ الوصول إليها؛ بسَببِ قطع السيول للطريق، وكذا تباعد المرافق الصحية، لما يقارب ساعتين داخل المديرية الواحدة، وكذا ضرورة وجود السيارة الدبل للتنقل بين المرافق الصحية.

- هـل لديكـم خطـطٌ وبرامجُ مسـتقبلية لتحسين مسـتوى أداء عمل مكتب الصحة بالمافظة؟

بالمحافظة بالأولُ هو استرجاعُ مكتب المحافظة كمكتب صحة، نحن الآن مكتب تنسيقي؛ بسَبب تباعد المديريات عن بعضها البعض؛ فحاولنا أن يكون مكتب الصحة متوسطًا لاجتماع وتأسيس مكتب الأولى: استرجاع مكتب الصحة بالمحافظة، الأولى: استرجاع مكتب الصحة بالمحافظة، التوسع في الخدمات الصحية، المحافظة، التوسع في الخدمات الصحية، تأهيل المرافق الصحية إلى مراكز صحية، تزويدها بالأشاث والمعدات، وكان سابقًا يتم بناءُ الوحدات الصحية عن طريق يتم بناءُ الوحدات الصحية عن طريق السخصيات؛ فالمنطقة المحتاجة للمرافق الصحية بجوار بيت الصحية بجوار بيت الشيخ، وهكذا.

- بناءً على توجيهات القائد العَلَم السيد عبدالملك بن بدر الدين الحوثي ورئيس المجلس السياسي المشير مهدي المساط بتسهيل وتبسيط الإجراءات للمواطنين والمرضى، ماذا عملتم إزاءها؟

والمرضى، مادا عملتم إراءها؛ كانت التوجيهات والاهتمام واضحًا، وبعناية كريمة، حتى السيدُ العَلَمُ -سلام الله عليه- كان مهتمًا بنفسه ومتابعًا للأشياء؛ فنحن أوجدنا شيئاً لم يتحقق من سابق؛ بسبب التوجيهات والعناية، فأوجدنا شيئاً خلال عام ما لم يتم إيجادُه خلال الثلاثين السنة الماضية.

رسالةٌ أخيرةٌ تريدون توجيهَها؟ نحن كقادة في الكادر الصحية، رسالتنا إنساني قبل المسؤولية، رسالتي لجميع الزملاء: نحن منطلقون في محافظة مأرب وتوجّهاتنا قوية، وهمتنا عالية لتقديم أرقى الخدمات في محافظة مأرب، ونطمئن جميع الزملاء في المحافظة بأننا إلى جانبهم؛ لتحسين الأداء على مستوى القطاع الصحي في محافظة مأرب.



السيد عبدالملك الحوثي في المحاضرة الرمضانية السادسة:

# الدنيا وتنسى كُلُّ لذة وَكُلُ راحة

### من الجرائم الرهيبة التي يُخلُّدُ صاحبَها في النار، التنصُّلُ عن المسؤوليات والواجبات الكبيرة والكفر ببعض ما أنزل الله

أُعُوذُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيمِ

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمِنِ الرَّحِيَمِ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبُّ الْعَالَمِينَ، وَأَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ الْمَلِكُ اِلْحَقُّ المُبِين، وَأَشْهَدُ أَنَّ سَيَّدَنا مُحَمَّدًا عَبدُهُ وَرَسُوْلُهُ خَاتَمُ النَّبيِّين. اللَّهُمُّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى آلِ مُحَمَّدٌ، وَبَارِكْ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى آلِ مُحَمَّد، كَمَا صَلَّيْتَ وَبَارَكْتِ عَلَى إبراهيم وَعَلَى آلِ إِبْرِإهْيمَ إِنَّكَ حَمِيدٌ مَجِيدٌ، وَارضَ اللَّهُمَّ بِرِضَاكَ عَنْ أَصحابِهِ ٱلْأُخْيَارِ الْمَنْتَجَبَيْنَ، وَعَنْ سَائِنَ عِبَادِكَ الصَّالِحِينَ وَالْمَجَاهِدِينَ. الطَّنَالِحِينَ وَالْمَجَاهِدِينَ. اللَّهُمُّ الْمُلِيم، وَتُبُ عَلَيْنَا، اللَّهُمُّ الْمُلِيم، وَتُبُ عَلَيْنَا،

نواصلُ الحديثَ على ضوء الآيات المباركة من سورة الواقعة، والتي قدَّمَتْ لنا مشاهِدَ يوم القيامة، والمصيرَ المحتومَ الذي يصير إليه كُلّ البشر، والتصنيف الذي يُصنفون به في ساحة المحشر، ثم ينتقلون بعد ذلك إلى الجزاء، إلى المقر الأبدي، دار القرار (في الجنة، أو في النار).

قرأنًا في الآيات المباركة في المحاضرات الماضية، الحديث عن السابقين، وعن أصحاب اليمين، أصحاب الميمنة، وصفهم بهذين الوصفين، وما أعد الله لهم من النعيم العظيم، والتكريم المعنوي الكبير، وبيَّنت الآيات المباركة في آخر ما ذكره القِرآن الكريم في هذه الآيات -بشأن أصحاب اليمين- أنهم ثلثٌ، {ثُلُّةٌ مِّنَ الأُولِينَ (٣٩) وَثُلَّةٌ مِّنَ الْآخرين} [الواقعة: ٣٩-٤]، يعني: جماعة، جماعة كبيرة من الأمم الماضية، وجماعة كبيرة من أمتنا والعهد المتأخر المتبقى في تاريخ البشرية، منذ بعثة رسول الله، منذ بعثة رسول الله «صَلَوَاتُ اللَّهِ عَلَيهِ وَعَلَى آلِهِ».

وهذا التعبير في القرآن الكريم: {ثَّلَّةٌ مِّنَ الأولينَ (٣٩) وَثُلَّةٌ مِّنَ الْآخرين}، يلفت نظرنا إلى حقيقةٍ مهمةٍ وخطيرة: هي أن أغلب المجتمع البشري -والعياذ بالله- مصيرهم إلى جهنم، فقط منهم جماعات مصيرها إلى الجنة، لكن الأغلبية الساحقة، مصيرها -والعياذ بالله- إلى جهنم، وهذه حقيقة أكَّـدِ علِيها القِرآن الكريم، في آياتٍ متعددة، فجهنم ستمتلئ، {لَأَمْلَأَنَّ جَهَنَّمَ}[ ص: من الآية ٨٥]، الله «سُبِحَانَهُ وَتَعَالَى» قال وهو يخاطب الشيطان: {لَأَمْلَأَنَّ جَهَنَّمَ مِنكَ وَّمِمَّنُ تَبِعَكَ مِنْهُمْ أُجْمَعِينَ}[ص: الآية٥٥]، وتُبيّن الكثير من الآيات هذه الحقيقة الرهيبة المخيفة جـدًّا، والتي ينبغي على كُلِّ إنسان أن يحذر، أن يحذر ألَّا يكون من ضَّمن تلكَّ الأغلبية الساحقة، التي تتجه -والعياذ بالله- إلى نار جهنم، أمر خطير جـدًّا، وأمرَّ مخيف للغاية.

يقول اللهِ «سُبِحَانَهُ وَتَعَالَى»: {وَأُصِحَابِ الشِّمَالِ مَا أصحاب الشِّمَال}[الواقعة: الآية٤١]، هذا هو التصنيف الثالث، وهذه الفئة التي تشمل بقية المجتمع البشري، بعد السابقين وأصحاب اليمين، هم أصحاب الشمال، أصحاب الشؤم، والشقاء، والخسران، نعوذ بالله، أمر رهيب جـدًّا، وهم الذين يُؤتَون أَيْضاً كتبهم بشمائلهم، كُلُّ مَنهم يُؤتى كتابه بشماله، هذا يرمز إلى شقائهم، إلى شؤمهم، إلى دُ الشقاء، في الشقاء، في الشقاء، في الشقاء، في الشؤم، في الخسران، والخسران العظيم.

وقوله عنهم: {مَا أَصحابِ الشِّمَالِ}، تَهويلٌ وتعظيمٌ لسوء حالهم، وعظيم شقائهم، وفظيع عدابهم، وفظيع ما صاروا إليه منِ الشقاء والعذاب والعياذ بالله، وهو أَمرٌ رهيبٌ جـدًّا، أمرٌ رهيبٌ للغاية. القرآن الكريم بيّن حالهم، ما هم فيه من العذاب النفسي، ما هم فيه من الخوف الشديد، والندم، الخوف الذي يصل بهم إلى درجةً أن تطلع قلوبهم إلى درجةً أن تطلع قلوبهم إلى حناجرهم، {إِذِ الْقُلُوبُ لَدَي الْحَنَاجِرِ كَاظِمِينَ}[غافر: من الآية ١٨]، خُوف شديد جـدًّا، تمتلَّئَ قلوبهم بالخوف والرعب الشديد، تنتفخ رئاتهم، فتزحم قلوبهم، وتطلع بها إلى الأعلى، حتى تصل إلى قرب الحناجر، {إذ الْقُلُوبُ لَدَى الْحَنَاجِرِ كَاظِمِينَ}، خوف شديد جِـدًّا، وندم شَديد، وتحسُّر شديد كَبِداً؛ لأنَّهم يدركون أنه كان بإمْكَانهم العمل لما ينجيهم مما وصلوا إليه، ويدركون أنهم هم باستهتارهم، بغفلتهم، بإعراضهم، بجرأتهم، من أوصلوا أنفسهم إلى ما

في مواقف الحساب يوم القيامة، من موقف إلى موقف، يزداد رعبهم، خوفهم، ندمهم، تحسرهم، أسفهم، عذابهم النَّفسي الشَّديد، عندما يُؤتَون كتبِهم بشمائلهم، يتحسرون، يقول الواحد منهم: {يَا لَيْتَنِي لَمْ أُوتَ كِتَابِيهُ (٢٥) وَلَمْ أُدْر



#### الوصول إلى أبواب جهنم من أفظع اللحظات، لحظة رهيبة جـدًا وكل ما في نار جِهنَم كُـلّ أوضاعها، كُـلّ أحوالها عَذاب، والبرنامج منظم لتعذيبهم، بأصناف وأنواع العذاب

مَا حِسَابِيهُ (٢٦) يَا لَيْتَهَا كَانَتِ الْقَاضِيَةَ}[الحاقة: ٢٥-٢٧]، حالَة من التحسر والندم الشديد.

في المواقف الأُخرى، عندما تكتمل عملية الحساب، وعندما يُميَّز المؤمنون، المفلحون، الناجون، المتقون، الفائزون، الذين مصيرهم إلى الجنة، من السابقين وأصحاب اليمين، يُمِيَّزون في اتِّجاه، ويُمِيَّز أُولئك المجرمونِ والهالكون وأصحاب الشمال في اتّجاه آخر، كذلك تأتى الحسرة، يأتي الندم الشديد، عندما يقول الله: {وَامْتَازُوا ٓ الْيَوْمَ أَيُّهَا الْمُجّْرِمُونَ}[يس: الآية٥٩]؛ لأنِّها من العمليات، التي يبدأ فيها َالترتيب لنقل كُلّ طرف باتّجاه مصيره، بأتّجاه

ولذلك يحكي القرآن الكريم مشهدًا مؤثرًا، ومعبرًا، ومهمًا جـدًّا، وفيه درسٌ كبير، للبعض من المنتسبين للإسلام، من المسلمين انتماء، في تلك الحالة من مرحلة الفرز والتمييز لكل فئة، لتكون في إتّجاه لوحدها، ترتيبًا لنقلها إلى جزائها: {يَوْمَ يَقُولُ الْمُنَاقِقُونَ وَالْمُنَافِقَاتُ لِلَّذِينَ آمَنُوا انْظُرُونَا نَقْتَبِسْ مِنْ نُورِكُمْ قِيلَ ارْجِعُوا وَرَاءَكُمْ فَالْتَمِسُوا نُورًا} [الحَديد: من الآَية ١٣]، في مواكب النور التي يتحَرّك فيها إلمؤمنون، الفائزون، المفلحون، المتقون، النَّاجون، تغشى أولئك الآخرين الظُلمة، الظلمة الشديدة، ويبدأ فرزهم وتمييزهم باتّجاه لوحدهم، فهم يحاولون الالتحاق بصف المؤمنين، والانضمام إليهم، والدخول معهم، يحاولون أن يلحقوا بهم ليدخلوا معهم، لكن ملائكة الله تتصدى لهم، وتحول بينهم وبين ذلك، وتطردهم، وترغمهم على الرجوع، {قِيلَ ارْجِعُوا وَرَاءَكُمْ فَالْتِمَسُوا نُورًا}[الحديد: من الآية ١٣]، ليس هناك نورٌ لكم؛ لأنَّكم لم تقبلوا نور الله في الدنيا، لم تستضيئوا به، لم تتمسكوا به، بهديه العظيم، حالة رهيبة. بعد أن يجتمعوا، ويخطب فيهم الشيطان، خطبته التج نكرها القَرَآن الكريم: {وَقُالَ الشَّيْطَانُ لَمَّا قُضِيَ الْأُمْرُ} [الله: ١٤] [الله: ١٤] [المُنْفَظَانُ لَمَّا قُضِيَ الْأُمْرُ} [إبراهيم: من الآية٢٢]، انتهى أمرِ الحساب، بقيت مسألة النقل إلى جهنم، جُمعوا، جمع كُلِّ الذين مصيرهم إلى جهنم لوحدهم، مع الشياطين، مع المجرمين، مع الفراعنة، مع الطغاة، مع الفاسقين، مع المفسدين، كُلِّ فئات أهل النَّار يُجمعون، ويخطب فيهم الشيطان، ليقول لهم كما ذكر الله في القرآن الكريم: {وَقَالَ الشَّيْطَانُ لَمَّا قُضِيَ الْأُمُّرُ إِنَّ اللَّهَ وَعَدَكُمْ وَعْدَ الْحَقِّ وَوَعَدْتُكُمْ فَأَخْلَفْتُكُمْ} [ أَبِراهيم: من الآية٢٢]، وعود الشيطان، والأماني، التي كان يقدمها،

ويغَترَ بِها الكَثْيرِ مَنِ الناسِ، لا شيء منَّها. {وَمَا كَانَ لِيَ عَلَيْكُمْ مِنْ سُلْطَانِ إِلَّا أَنْ دَعَوْتُكُمْ فَاسْتَجَبْتُمْ لِي} [إبراهيم: مَّن الآية ٢٦٦]، يقولَّ: [أنا لم أرغمكم، لم أقسركم على مخالفة هدى الله، على مخالفة تعليمات الله، على العَصيان لأوامر الله، ونواهيه، فقط دعوة]، ۚ [إِلَّا أَنْ دَعَوْتُكُمُّ

فَاسْتَجَبْتُمْ لِي فَلَا تَلُومُونِي وَلُومُوا أَنفسكُمْ}[إبراهيم: من الآية٢٢]، هو في مقام التبرُّقُ منهم، والتبكيت لهم، والتنصل عِن المسؤولية، تجاه ما حَلَّ بِهِم، {فَلَا تَلُومُونِي وَلُومُوا أَنفسِكُمْ مَا أَنَا بِمُصْرِخِكُمْ وَمَا أَنْتُمْ بِمُصْرِخِيَّ إِنِّي كَفَرْتُ بِمَا أَشْرُكْتُمُونِ مِّنْ قَبَّلُ} [إبرآهيم: من الآية ٧٦]، يَتنَّكر لهم

المتبوعون ليتبرأون من أتباعهم، الذين اتبعوهم في الباطل، اتبعوهم في مخالفة توجيهات الله، وأوامره ونواهيه، {إِذْ تَبَرَّأُ الَّذِينَ اتَّبِعُوا مِنَ الَّذِينَ اتَّبَعُوا وَرَأُوا الْعَذَابَ وَتَقَطَّعَتْ بِهِمُ الْأَسْبَابِ} [البقرة: من الآية١٦٦]، يلعن بعضهم بعضًا، يتبرأون من بعضهم البعض، حالة رهيبة هم فيها، عندما يشاهدون نار جهنم، وهم لا يزالون في المحشر، أمر مخيف

{إِذَا ۚ رَأَتْهُمْ مِنْ مَكَان بَعِيدٍ سَمِعُوا لَهَا تَغَيُّظًا وَزَفِيرًا} [الفرقان: ١٢]، أمر رهيب، من الخوف الشديد، والقلق الرهيب، وهم يتوقعون لحظة الوصول إليها، والتي هي لِحظة رهيبة جِـدًّا، {وَجِيءَ يَوْمَئِذٍ بِجَهَنَّمَ}[الفجر: ٢٣]، أمر رهيب للغاية! عندما يشاهدونها، يسمعون أصواتها المرعبة، ولذلك في وقت نقلهم إليها، يحاولون أن يمتنعوا؛ لأنَّهم يخافون جِـدًّا، ويدركون أنها ورطة رهيبة جِـدًّا، يدركون فداحة الخسارة، التي خسروها، يدركون عظيم ذلك الهول العظيم، ذلك الهول العظيم، فظاعته، ورهبته. عندما يمتنعون من الانتقال يساقون بالعنف، يساقون بكل عنف، تسوقهم الملائكة بعنفٍ شديد، {يَوْمَ يُدَعُّونَ إلى نَارِ جَهَنَّمَ دَعَّا}[الطور: الِآية ١٣]، يُدفعون رُغمًا عنهم، َ بعنف وقسوة، {يُعْرَفُ الْمُجْرِمُونَ بَسِيمَاهُمْ فَيُؤَخَذَ بِالنَّوَاصِي وَالْأَقْدَام}[الرحمن: الآية ٤١]، يُدفعون، ويُسحبون بأرجلهم، ويستحبون بمقدمات شعر رؤوسهم، والعياذ بالله، ويساقون بتلك الطريقة من العنف والشدة، حتى يصلون إلى أبواب جهنم، وهي لحظة من أفظع اللحظات، لحظة رهيبة جـدًّا، ومخيفة للغاية، عندما اِقتربوا من جهنم، ووصلوا عند أبوابها! {حَتَّى إِذَا جَاءُوهَا فُتِكَتْ أَبوابهَا}[الزمر: ٧١]، فتحت باستقبالهم. قال عنها: {لَهَا سَبْعَةُ أَبواب لِكُلِّ بَابٍ مِنْهُمْ جُزْءٌ مَقْسُومٌ}

[الحجر: الآية٤٤]، بحسب مستوى العذاب الذين يعذبون به في نار جهنم، هي دركات. في جهنم بنفسها، في الدرك الأسفل، في أشد العذاب، فئة من

المُنتمين للإسلام، {إِنَّ الْمُنَافِقِينَ فِي الدُّرْكِ الْأَسْفَل مِنَ النَّار} [النساء: من الآية ٥ ٤٤]، والعياذ بالله، أمر رهيب جدًا! في تلك الحالة التي وصلوا فيها إلى شفير جهنم، وقبل الإلقاء بهم فيها، هي لحظة رهيبة جِـدًّا، يصورها لنا القرآن الكريم في مشهدٍ رهيب: {وَلَوْ تَرَى، إذ وُقِفُواْ عَلَى

قبل الإلقاء في نار جهنم، وقفة يُعِّبرون فيها عن تحسَّرهم، عن ندمهم الكبير، ﴿فَقَالُواْ يَا لَيْتَنَا نُرَدُّ وَلَا نُكَّذِّبَ بِآيَاتٍ رَبِّنَا وَنَكُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ} [الأنعام: من الآية ٢٧]، يتمنون أن لو بالإمْكَان أن يُرُّدوا إلى الدنيا، وأن يقبلوا آيات الله، وأن يهتدوا بها، وأن يعملوا بها، وأن يصدقوا بها، وأن يستجيبوا لما فيها من توجيهات الله «سُبِحَانَهُ وَتَعَالَى»، وأُن يكونوا مؤمنين، مِلتزمين، مطيعين لله «سُبِحَانَهُ وَتَعَالَى»، حالة رهيبة جـدًّا، لكِنه فات الْأُوان، ليس بِالإِمْكَان أَن يُرُّدوا، ولا أن يَعودوا، أو يتوبوا، أو أي فرصة أُخرى، ليس كذلك في تلك اللحظة التي يصلون فيها على شفير جهنم،

النَّار}[الانعام: من الآية ٢٧]، معهم وقفة هناك، وقِفة ما

هل سيدخلون طوعًا؟ حالة رهيبة من الخوف الشديد، الذي هم فيه، والرعب، الرعب الرهيب الذي هم فيه؛ ولذلك يُلقى بهم إلقاءً، رغمًا عنهم، تأخذهم ملائكة الله وتلقي بهم رغمًا عنهم إلى داخل نار جهنم، ثم تُغلق أبوابها المؤصّدة، بعُمُد الحديد بالعُمُد الرهيبة، الكبيرة جِـدًّا، العُمُد التي ليست من جنس ما في الدنيا، شيءٌ مختلف تماماً، {كُلَمَا الَّقِيَ فِيهَا فَوْجٌ سَآلُهُمْ خَزَنَتُهَا آلِمْ يَأْتِكُمْ نَذِيرٌ (٨) قَالُوا بَلَ قَدْ جَاءَنَا نَذيرٌ } [الملك: ٨-٩]، ألم يأتكم في الدنيا من ينذركم، من يحذركم من نار جهنم، من هذا المصير، مما يوصل إليه، مما يسبب له؟ يعترفون.

في نار جهنم، في سعيرها، وعذابها المتنوع، يقولون هم حتى عن أنفسهم: {وَقَالُوا لَوْ كُنَّا نَسْمُعُ أَن نَعْقِلُ مَا كُنَّا فِي أصحاب السَّعِيرِ} [الملك: الآية ١٠]؛ لأنَّه وصل الإنذار إلى الناس، الناس يسمعون بيوم القيامة، حتى الذي لا يصدق، قد مر على مسمعه الخبر عن يوم القيامة، عندما يُلقى بهم في نار جهنم، فكل ما هناك عذاب، كُـلّ ما فيها، كُـلّ أوِضاعها، كُلِّ أحوالها عذاب، والبرنامج منظم لتعذيبهم، بأصناف وأنواع العذاب والعياذ بالله، ولذلك يقول الله «سُبِحَانَهُ وَتَعَالَى» في هذه الآيات المباركة: {وَأُصحابِ الشَّمَالِ مَا أُصحاب الشِّمَالِ (٤١) فِي سَمُومِ وَحَمِيمٍ}[الواقعة: ٤١-٢٤]، أول ما يذكره هناك: هو السمّوم.

في واقع حياتنا هنا في الدنيا، من أكثر ما نحتاجه، نحتاجه في كُلّ لحظة، هو الأكسجين الذي نستنشقه، نحتاجه بأكثر من أي شيء آخر، أنت تحتاج إلى الأكسجين في كُـلً لحظة، لتستنشقه، أكثر من حاجتك للطعام، وأكثر من حاجتك للماء، والشراب، فأنت تتنفس، تستنشق الأكسجين في كُلّ لحظة، وتعيش على ذلك، إذا انقطع عنك للحظات توشك أن تموت، فإذا كان الأكسجين طيبًا، وفي جو معتدل، ترتاح بذلك، يرتاح جسمك بذلك.

أمًّا هم فحتى الهواء الذي يستنشقونه في نار جهنم: هو من السموم، هو في غاية الحرارة، هواءٌ حارٌ جدًّا جدًا جِـدًّا، كُـلّ شيءٍ فيها حار في جهنم، حتى ذلك الأُكسجين، اللهواء الذي هو بديلٌ عن الأكسجين، الذي يتنفسونة في كُلّ لحظة إلى داخِل أجسامهم، هو حارٌ للغاية، يدخل الحرارة إلى داخل أجسامهم، إلى الرئة، إلى الجسم بكله، إلى كُلّ خلايا الجسم؛ لأنَّ الأكسجين الذي نستنشقه في الدنيا يصل إلى كُـلّ خُلايا الجسم، فحالهم كذلك، في ذلك السموم الحار الذي يستنشقونه، وحتى عملية الاستنشاق، والتنفس في جهنم، ليست عمليةً عاديةً وسهلةً، كما هو في الدنيا، الإنسان إذا كان في حالة صحة جيدة يستنشق الأكسجين، ويتنفس براحة، بدون صعوبة، بدون عناء، قد يواجه عناءً في بعض حالات المرض في الجهاز التنفسي، لكن إلى حَــد ما، لكن في نار جهنم عملية الاستنشاق نفسها، وعملية التنفس، حتى لذلك السموم الحار جـدًّا، الذي يُدخل الاحتراق إلى داخل الجسم، والحرارة الشديدة جـدًّا إلى الرئة، وإلى كُـلّ الجسم، هي بصعوبة شديدة، {لَهُمْ فِيهَا زَفِيرٌ وَشَهِيقٌ}[هود: ١٠٦]، بزفير وشّهيق، لا يدخل إلا بصعوبة، بصوت، ولا يخرج كذلك إلا بصعوبة، بصوت كنهيق الحمير، وكأن الإنسان ينهق، كأنهم ينهقون في نار جهنم، فصوت مع إدخًال ذلك التنفس، الذي لا يدخل، ولا يُستنشق، إلا بصعوبة كبيرة، ثم الرد له، كذلك لا يخرج إلا بصعوبة كبيرة، فأصواتهم جميعاً كنهيق الحمير في الدنيا، يعنى: زفير وشهيق شديد، أصوات رهيبة جـدًّا، وتستمر حالتُّهم تلك -دائمًا- في صعوبة التنفس، والاستنشاق، حتى لذلك السموم، تشتد الحرارة، حرارة شديدة تدخل إلى داخل



. في تلك الحرارة الشديدة جـدًّا، التي قد يتمنى الإنسان فيها على شيءٍ من الماء البارد؛ ليُبرِّد به جسمه، ليشرب منه، ليغتسل منه، ليبرد من شدة الحرارة، ما الذي يقدُّم لهم؟ وما الذي يتوفر لهم؟ {في سَمُوم وَحَمِيم}[الواقعة: الآية ٢٤]، الحميم هو المتوفر، الماء الذيُّ يغلي بشُّدة، في نار جهنم هو الذي يوفر لهم، ليشربوا منه، ليغتسلوا به، بل أَيْضًا ليُسحبوا بينه، حالة رهيبة جدًا!

سُلِّط عليهم العطش الشديد، الظمأ الشديد جـدًّا، والجوع الشديد، وهم لا يزالون في المحشر، قبلِ أن يصلوا إلى جهنم، عندما يصلون إلى جهنم ودخلوا أيْضاً، في جحيمها، وحرارتها، ونيرانها، وسمومها، زاد ظمأهم جـدًّا، زاد إلى حَــدٌ لا يمكن أن يتخيله الإنسان، فيتمنون الماء، يطلبون الماء، يُقدَّم لهم الحميم، {وَإِنَّ يَسْتَغِيثُواْ يُغَاثُوا بِمَاءٍ ݣَالْمُهْلِ يَشْوى ٱلْوُجُوهُ}[الكهف: مَن الآية ٢٩]، إِذَا قُرَّب ليشربه، فمن شدة حرارته، وقبل أن يشربه، يشوي وجهه، حرارة رهيبة جـدًّا، من بخاره الحار جِـدًّا يَشوي الوجِوه، يشِربون منه بالرغم من ذلك؛ لشدة عطشهم، وظمأهم؛ لُّنَّهُ شُديدٌ جدًّا جدًا، فوق الخيال، يشربون منه، فيقطع أمعائهم، ويتعذبون به، يحرقهم في أجوافهم، حالة رهيبة

عندما يغتسلون به، لا يغتسلون اختياريًا، بل يؤخذون إلى أماكن في جهنم، من أشد الأماكن في جهنم، {خُذُوهُ فَٱعْتِلُوهُ إِلَىٰ سَوَاءِ ٱلنَّجِيمِ}[الدخان: الآية٤٧]، إلى وسط جهنَم، {ثُمَّ صُبُّوا فَوْقَ رَأْسِهِ مِنْ عَذَابِ ٱلْحَمِيمِ}[الدخان: الْآَيةُ ٤٨] أَ، {يُصَبُّ مِنْ فَوْقَ رُقُوسِهِمُ الْحَمِيمُ (َأَلَا) يُصْهَرُ بِهِ مَا فِي بُطُونِهِمْ وَالْجُلُونُ}[الحج: ١٩-٢٠]، أمر رهيب جِـدًّا، {يُصَبُّ}، الملائكة هي التي تصب، الزبانية في جهنم هَي التي تصب من فوق رؤوسهم الحميم، الذي يُذاب به ما في بطونهم والجلود، حتى جلودهم تذوب من شدة حرارته، يسحبون في الحميم، (خُمُّ فِي النَّارِ يُسْجَرُونَ} [غافر: من الآية ٧٧]، يسحبون أيْضاً بين برك جهنم، بين أنواع المسابح فيها، التي فيها حميمٌ شديدٌ جِـدًّا، يسحبون بالسلاسل إليها، ويغمسون فيها، فيذوقون حرارتها الشديدة وعذابها الأليم.

وليس هناك من ظل مريح، الإنسان عند الحرارة الشديدة، يسعى لأن يحتمي منها، وأن يتوقّى منها بالظل، الظل في ي . منزل، أو الظل تحت الشجرة، أو الظل في أي مكان يتوفر فيه الظِلال، فما هو ظل جهنم؟ هو: {وَظِلُّ مِّن يَحْمُوم (٤٣) لَّا بَارِدٍ وَلَا كَرِيمٍ}[الواقعة: ٣٦-٤٤]، يشاهدون فيهاً الظل، فيفرَحون، وَيذُّهبون إليه فإذا به من اليحموم: من دخان كثيفٍ أُسودٍ خانق، في غاية الحرارة، هناك مكان في جهنم، مكان رهيب جـدًا، من أماكن اتَّقادِها واستعارها من أشد الأماكن فيها، يخرج منه دخان كثيف أسود، في غاية السواد، شديد الحِرارة، خانق، فهم عندما يشاهدونه -كما يقول في الآية الأُخرى في سورة المرسلات: {ٱنطَلِقُوا إِلَىٰ ظِلٌّ ذِي ثُلُّثِ شُعَب (٣٠) لَّا ظَلِيلِ وَلَا يُغْنِي مِنَ ٱللَّهَبِ (٣١) إِنَّهَا ۚ تُرْمِي بِشَرَرٍ كُٱلْقَصْرِ} [الَّرْسَلاَت: ٣٠٠-٢٣]، أُمر رهيب جـدًّا، ذلك الظلِّ، يقول عنه: {لَا بَاردِ}[الواقعة: من الآية ٤٤]، بل هو حار جِـدًّا، في غايةِ الحَرارة، كما يقول عنه في الآية الأُخرى: {وَلَا يُغْنِي مِنَ ٱللَّهَبِ}، في داخله نيران رهيبة جِدًّا، {وَلَا كَرِيم}[الواقعة: من الآية ٤٤]، لا ينتفعون بِهِ أَى انَّتفاعِ أَبِدًا، حَالُّة رهيبة، يتعذبون بكل شيء، {إِنَّهُمْ كَانُوا ۚ قَبْلَ ذُلِّكَ مُتْرَفِينَ}[الواقعة: الآيةه٤]، هذه نّماذجَ من

عُد إلى بقية الآيات، إلى بقية السور القرآنية، تحكى عذابهم باستعار النيران، في نار جهنم، التي تستعر بهم، يُحترقون بها، يصلونها، تباشرهم بلهبها وجمرها، فتحرقهم، يتحدث عَن مَلابِسهم: {قُطِّعَتْ لَهُمْ ثِيَابٌ مِّن نَّارٍ} [الْحَج: من الْآيِهِ [الْحَج: من الْآيِهِ مِن قَطِرَانٍ وَتَغْشَى وُجُوهَهُمُ ٱلنَّارُ}[إبراهيم: الآية َ٥]، آيات كثَّيرة، عن قيودهم، عن السلاسل التي تكون فوقهم، أنواع وأصناف رهيبة جـدًّا من العذاب، المقامع من الحديد، التي يضربون بها، كلمًا أرادوا أن يخرجوا من نار جهنم، حالة الإذلال، حالة الإهانة، الصديد الذي يتجرعونه، ويشربونه، في نار جهنم، إلى غير ذلك من أنواع العذاب والعياذ بالله.

{إِنَّهُمْ كَانُوا قَبْلَ ذَلِكَ مُتْرَفِينَ (٤٥) وَكَانُوا يُصِرُّونَ عَلَى الْحِنثِ الْعَظِيمِ}[الواقعة:٥٥-٤٦]، كانوا قبل ذلك في الدنيا مترفين، هؤلاء هم كبار أهل جهنم، هم الذين يقودون المجتمع البشري إلى نار جهنم، المترفون، من هم المترفون؟ البَطِرُون بالنعمة، الذين أطغتهم النعمة في هذه الدنيا، فوظَفُوها، واستغلوها، في تلبية شهواتهم وطموحاتهم، فيما فيه الفسق، فيما فيه الفجور، فيما فيه الظلم، فيما فيه الطغيان، فيما فيه التكبر، فبطرهم بالنعمة، وطغيانهم بالنعمة، جعلهم يوظفونها، ويستغلونها، في هذه الدنيا، فيما هو معصيةٌ لله «سُبِحَانَهُ وَتَعَالَى»:

» في تلبية شهواتهم ونزواتهم في الحرام.

» في نشر الفساد.

» في ارتكاب المظالم.

» في التكبر على عباد الله.

» في الصد عن سبيل الله.

» في المحاربة لدين الله.

» في النشر للفساد بين أوساط المجتمعات. أسوأ دورٍ في الواقع البشري، وفي المجتمع البشري، هو للمترفين، المتمكّنين، الذين وظفوا كُلّ إمْكَاناتهم، كُلّ

نفوذهم، كُـلّ ثروتهم، في ذلك. وهذا ما نشهده في عالمنا، في واقعنا، في عصرنا وزمننا، كيف أن الذين يقودون المجتمع البشري نحو الهاوية، ينحرفون



#### الماء الذي يغلي بشدة في نار جمنم، هو الذي يوفر لمم، ليشربوا منه، ليغتسلوا به، سُلِّط عليهم العطش الشديد، الظَّمأُ الشديد جـدًا، والجوع الشديد، وهم لا يزالون في المحشر، قبل أن يصَلوا إلى جمنم

به عن منهج الله «سُبِحَانَهُ وَتَعَالَى»، يسعون إلى نشر الفساد فيه، يسيطرون عليه بالظلم والجبروت، يرتكبون المظالم، والجرائم، والمآثم، يسعون إلى الانحراف بالناس، عن نهج الله، ويصدون عن سبيل الله، على رأسهم من؟ المترفون. في عالمنا الإسلامي من الذي يتحَرّك بهذا الشكل؟ هم المترفون، بإِمْكَاناتهم الصّحمة، التي يوظفونها في سبيل ذلك، على مستوى العالم، هم المترفون، في الغرب والشرق، الذين يوظفون كُـلّ إمْكَاناتهم في ذلك.

وعلى مدى التاريخ في التصدي للأنبياء، في مواجهة الأنبياء، في صد الناس عن سبيل الله «سُبِحَانَهُ وَتَعَالَى»، عن نهجه، عن الالتزام بدينه وتعليماته، كانوا هم رأس الحربة في التصدى لرسالة الله «سُبِحَانَهُ وَتَعَالَى».

ولذلك يَّقول الله «سُبِحَانُهُ وتَعَالَى» في القرآن الكريم: {وَمَا أَرسلنَا فِي قَرْيَةٍ مِّن نَّذِيرِ إِلَّا قَالَ مُتْرَفُوهَا إِنَّا بِمَا أُرسلتُم بِهِ كَافِرُونَ}[سيأ: الآية ٢٤]، يكونون هم في المقدمة، في الواجهة، من يعارض هدى الله، من يسعى لإفساد الناس، للانحراف بهم، لنشر الفساد في أوساطهم، لشرائهم وشراء ذممهم بالأموال، لإغرائهم، لاستقطابهم، لتحريكهم في صف الباطل وخدمة الباطل، يعملون ذلك.

لا تعنى الآية المباركة أن المترفين فقط هم من يدخلون إلى نار جهنم، هو أتى بهم هنا في هذا السياق في مقابل السابقين في الجنة، هم يقومون بدور في إفساد المجتمعات، والانحراف بها، والاتّجاه بها إلى نأر جهنم، يقابل دور السابقين في الاتّجاه بالناس إلى الجنة، إلى رضوان الله «سُبِحَانَةُ وتَعَالَى»، هم يقابلون ذلك الدور، ولكن باتّجاه النار، وإلَّا عُد إلى القرآن الكريم، ماذا يقول عن الضعفاء، الفقراء، المفلسين، المعدمين، العاديين، الذين قد يعيش الكثير منهم حالة البؤس الشديد، والفقر المدقع، والمعاناة الكبيرة، وهو إنسان عادي، لكنه ينحرف باتَّجاه أولئك، وجهته وجهتهم، اتّجاهه اتّجاههم؛ في المخالفة لتوجيهات الله، في الانحراف عن نهج الله، في المعصية لله، في اتِّباع هوى نفسه، ماذا يقول عنهم في القرآن الكريم؟ حتى وهم في ساحة القيامة: {وَبَرَزُواْ لِلّهِ جميعاً فَقَالَ الضَّعَفَاءُ} [إبراهيم: من الآية ٢١]، من هم الضعفاء في هذه الآية؟ من هم الضعفاء؟ هم أولئك الذين كانوا يعيشون حالة البؤس، الفقر، الظروف الصعبة، العاديون، الذين ليس لهم تأثير، نٍفوذ في المجتمع، إنسان عادي، لكن وجهته كانت وجهة أُولئك المجرمين، {فَقَالَ الضُّعَفَّاء لِلَّذِينَ اسْتَكْبُرُواْ إِنَّا كُنَّا لَكُنَا كُنَّا كُنَّا كُنَا لَكُم تَبَعا فَهَلْ أَنتُم مُغْنُونَ عَنَّا مِنْ عَذَابِ اللّهِ مِن شَيْءٍ} [إبراهيم: من الآية ٢١]، ولو بالقليل، في مقابل الهلاك في اتباعهم، {فَهَلْ أَنتُم مُّغْنُونَ عَنَّا مِنْ عَذَابِ اللَّهِ مِن شَيْءٍ قَالُواْ لَوْ هَدَانًا اللَّهُ لَهَدَيْنًاكُمْ سَوَاء عَلَيْنَا أَجَزعَنَا أَم صَبَرْنَا مَا لَنَا مِن مَّحِيصٍ}[إبراهيم: من الآية٢١].

بُل فِي دَاخُلُ نَار جَهِنم، وهم يحترقون فيها، ويتعذبون بعذابها، يقول الله عنهم: {وَإِذْ يَتَحَاجُونَ فِي النَّارِ} [غافر: من الآية٤٧]، كُلّ منهم يَحتج على الآخر، ويحمله المسؤولية، ويلومه، ويوبخه، ويغتاظ منه، {وَإِذْ يَتَحَاَّجُونَ فِي النَّارِ ۗ فَيَقُولُ الضُّعَفَاءَ لِلَّذِينَ اسْتَكْبِرُوا إِنَّا كُنَّا لِكُمْ تَبَعاً فَّهَلْ أَنْتُم مُّغْنُونَ عَنَّا نَصِيباً مِّنَ النَّارِ (٤٧) قَالَ الَّذِينَ اسْتَكْبَرُوا إِنَّا كُلِّ فِيهَا}[غافر: ٤٧-٤٨]، الأغنياء والفقراء، الأتباع والمتبوعين، {إِنَّا كُلِّ فِيهَا إِنَّ اللَّهَ قَدْ حَكَمَ بَيْنَ الْعِبَادِ} [غافر: من الآية ٤٨]، نعوذ بالله، نعوذ بالله!

فالمترفون، بإمْكاناتهم، بثرواتهم، بنفوذهم، هم يقودون المجتمع البشري باتّجاه جهنم، بالإغراء بالمال، بالاستقطاب به، بنشر الفساد من خلال إمْكاناتهم، بالدفع بالناس وراء النزوات، والأهواء، والشهوات، والمفاسد، بكل وسائل الإغراء، بكل وسائل، وسائل الإغراء في هذا الزمن كثيرة: برامج، وإنتاج لوسائل الإعلام، وطرق كثيرة ووسائل كثيرة والعياذ بالله! فأولئك، ويلحق بهم من يتورط معهم، تقرأ في القرآن الكريم حديثه عن الفاسقين، عن المجرمين، عن المنافقين، والوعيد للمنافقين يشمل: المنافقين الأغنياء والأثرياء، والمنافقين الفقراء والمعدمين، والبسطاء من المِنافقين، العاديين جِـدًّا، يشملهم ذلك الوعيد، {في الدَّرْكِ الْأَسْفَل مِنَ النَّارِ}[النَّساء: ١٤٥].

تقرأ في آيات القرآن الكريم الوعيد على معاص وذنوب محدّدة من كبائر الذنوب، الوعيد عليها بالنار وبالخلود في

- » مثل: أكل الربا.
- » مثل: قتل المؤمن عمدًا، عدوانًا.
  - » مثل: أكل مال اليتيم.
- » مثل: المخالفة في الإرث، وأكل حق الآخرين في الإرث. » مثل: الزنا، مثل: الفساد الأخلاقي، ﴿ وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ يَلْقَ أَتَامًا (٦٨) يُضَاعَفْ لَهُ الْعَذَابُ يَوْمًّ الْقَيَامَةِ وَيَخْلُدْ فِيهِ مُهَاناً}[الفرقان: ٦٨–٦٩].
  - » مثل: الصد عن سبيل الله.
- » الكتمان لما أنزل الله من البينات والهدى بالنسبة للعلماء، والمتعلمين، والمثقفين، في مقام التبيين، المقام الذي يلزم فيه التبيين.
- » الصد عن سبيل الله كذلك من الجرائم الرهيبة التي يُخلُّد صاحبها في النار، وأتى الوعيد عليها بخصوصها، الوعيد بجهنم، بالعذاب، بالنار، وبالخلود في النار.
  - » التنصل عن المسؤوليات والواجبات الكبيرة.
- » الكفر ببعض ما أنزل الله. » أشياء كثيرة أتى الوعيد عليها في القرآن بجهنم،
- وبالخلود في جهنم. » الموالاة لأعداء الله، الموالاة لأعداء الإسلام، مما يُدخل
- صاحبه النار، ويُعذب فيها، {وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ فَلَيْسَ مِنَ اللَّهِ فِي شَيْءٍ } [آل عمران: من الآية٢٨]، {وَمَن يَتَوَلِّهُمْ مِّنكُمْ فَإِنَّهُ مَنْهُمْ} [المائدة: من الآية ٥٠]، وأين مصيرهم إلَّا في جهنم.
- » تجد الوعيد في القرآن يحدّد المصير المحتوم -بحسب تلك الأعمال، بحسب تلك الجرائم، بحسب تلك المخالفات-الذي يتجه بصاحبه إلى النار والعياذ بالله.

» التفريط في المسؤوليات المهمة، التي منها: إقامة القسط، والعدل، التصدي للظلم، الجهاد في سبيل الله، الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر... غير ذلك، مسؤوليات مهمة. {وَكَانُوا يُصِرُّونَ عَلَى الْحِنثِ الْعَظِيمِ} [الواقعة:الآية ٦٦]، كانوا يصرون على الذنوب العظيمة، الذنوب الفظيعة، الذنوب التي توعد الله عليها بالنار، لم يكونوا يلتفتون إلى ما في القرآن الكِريم من تحذيرِ ووعيد، إلى ما حذر به الرسول «صَلَوَاتُ اللَّهِ عَلَيهِ وَعَلَى آلِهِ»، ما حذر عن ذلك، وبيّن وعيد الله فيه، فكانوا أهل إصرار، أهل إصرار واستمرار، ولا يُقلعون عن ذلك، لا يتوبون، لا يتخلصون من تلك الذنوب، لا يرجعونِ إلى الله «سُبِحَانَهُ وَتَعَالَى».

{وَكَانُوا يَقُولُونَ أَئِذَا مِتْنَا وَكُنَّا تُرَابِاً وَعِظَاماً أَئِنَّا لَمَبْعُوثُونَ (٤٧) أُو آبَاؤُنَا الأولونَ} [الواقعة: ٤٧-٤٨]، موقفهم من البعث، من المعاد، من الجزاء في الآخرة، موقف المكذب، موقف المنكر، المكذب بشكل صريح، مثل قولهم هذا، والمُكذب في واقعه، مثلما حكًاه القرآن الكريم عن واقع الكثير من الناس، الذي لو أيقن حقًا، لكانت ثمرة يقينه هي التقوى: {وَبِالآخِرةَ هُمْ يُوقِنُونَ}[البقرة: من الآية٤]، هكَّذا يقول عن المَّتقين، يقينُهم بالآخرة بَعَثهم على التقوى، دفعهم للتقوى، دفعهم للعمل بما ينقذهم، بما فيه نجاتهم

{ قُلْ إِنَّ الْأُولِينَ وَالآخرين (٤٩) لَمَجْمُوعُونَ إلى مِيقَاتِ يَوْمِ مَعْلُومً } [الواقعة: ٤٩ ٥٠-]، كُلِّ البشر، بكل أجيالهم، بكل تُاريخهم، بكل مراحل حياتهم، منذ آدم إلى آخر إنسان، الكل سيحشرون في يوم واحد؛ إنما في مسيرة الحياة تمضى الأجيال جيل بعد جيل بعد جيل، إلى نهاية الأجل المسمّى للوجود البشري، لوجود الإنسان على الأرض، إلى آخر مولود مكتوب له أن يكون هو تمام الإنسانية، تمام الوجود البشري، أن يكون آخر مولود من البشر، بعده تقوم القيامة، ليس هناك أيةُ مواليد جديدة، ليس هناك أي جيل إضافي، الكل يتلاحقون أجيالا بعد أجيال، لكنهم في نهاية المطاف تأتي القيامة ويحشرون جميعاً، في موعد مُحدِّد، حدِّده الله "سُّبِحَانَهُ وَتَعَالَيْ"، لَا يعلم به إلا هُو، منَ أسراره عن الساعة، القيام: {لاَ تَأْتِيكُمْ إِلاَّ بَغْتَهُ}[الأعراف: منِ الآية ١٨٧].

{ثُمَّ إِنَّكُمْ أَيُّهَا الضَّالُّونَ}[الواقعة: الآية٥١]، الضالون عن

نهج الحق، عن طريق الله «سُبِحَانَهُ وَتَعَالَى»، عن هدي الله، لم تتمسكوا به، لم تهتدوا به، انحرفتم عنه، {الْمُكَذِّبُّونَ}، المكذبون بالحق، المتنكرون للحقائق، التي قدمها الله «سُبِحَانَهُ وَتَعَالَى ، المتنكرون بأمر المعاد والحساب والجزاء الذي لا بُـدَّ منه، {لَآكِلُونَ مِن شَجَر مِّن زَقَوم}[الواقعة: الآية ٢٥]، هو طعامكم في نار جهنم، يدخلون إلى نار جهنم وهم في أشد حالةٍ من الجوع، يزداد جوعهم، يُرغِمهم ذلك الْجُوعُ الشديد جَـدًّا، على الأكل مِن شجرة الزقوم، التي هي طعامهم، وهي عَذابٌ رهيب، نتنةٌ في رائحتها، رائحة كريهةً جِيًّا، أبشع رائحة، وأنتن رائحة، وأقذر رائحة، وكذلك مُرَّةٌ في مذاقها، أسوأ مذاق، أسوأ طعم يتذوقه الإنسان، وحارةٌ جدًّا، إلى درجة أنها كما قال في القرآن في آية أُخرى: {كَالْمُهْلِ يَغْلِي فِي الْبُطُونِ (٤٥) كَغَلْى الْحَمِيم}[الدخان: ٥٥-٢٤]، تغلِّي في بطن الإنسان، حرارةً شديدةً جِـدًّا جدًا جِيًّا، لكن من شدة الجوع، الجوع الشديد جِيًّا، الذي يُّسلِّط عليهم، يأكلون منها، بالرغم من مرارة مَذاقها، منَّ تانة رائحتها، من بشاعة منظرها، من حرارتها، وسوء

{لْآكِلُونَ مِن شَجَر مِّن زَقُّوم (٥٢) فَمَالِؤُونَ مِنْهَا الْبُطُونَ} [الواقعة: ٥٢-٥٣]، حتى تمتلئ بطونهم، حتى تمتلئ بطونهم، ودون أن يشبعوا، تزداد حرارتهم جدًّا مما أكلوه منها، {فَشَارِبُونَ عَلَيْهِ مِنَ الْحَمِيمِ}[الواقعة: الآية ٤٥]، ليس هناك مشروبات، ولا عصائر، ولا بارد، على ذلك الطعام، يشربون عليه من الحميم، من حميم جهنم، حرارة على حرارة، عذابٌ على عذاب.

أكثر ما سبَّب لهلاك الكثير من الناس: سعيهم وراء الترف في هذه الحياة، وراء الترف، يريد أن يرتاح، يريد أن يكون لهُ ثروة، يريد أن يكون له من أطيب الطّعام، من أحسن الشراب، فلا يبالي في سبيل ذلك مما كان، من حلال، أو حرام، بحق، أو باطل، يريد أن يلبي نزواته، رغباته، شهوات نفسه، يورط نفسه؛ فتكون العاقبة هي ذلك العذاب الشديد، فإما أن يكون الإنسان مترفاً، أو أنه سعى وراء الترف، ولم يصل حتى إلى الدرجة التي كان يأملها

{ُفَشَّارِبُونَ شُرْبَ الْهِيمِ}[الواقعة: الآيةه٥]، (شُرْبَ الْهِيمِ): الأبل العِطاش التي تصاب بمرض اسمه (الهَيام)، مرض الهَيام الذي يصيب الأبل: هو عطشٌ شديد، تشرب ولا تروی، تشرب بشدة، تشرب تشرب، وتشرب وتشرب، لكنها لا تروى، حتى تموت، فهم يشربون بذلك المستوى من الشرب؛ لشدة الطمأ، لشدة الحرارة، لشدة العطش، الحرارة تبعث فيهم الظمأ، وهم يشربون حميمًا، يتجرعونه مع شدة حرارته، وهو يشوي الوجوه، يُقَطع الأمعاء، لكنهم لا يستطيعون إلَّا أن يشربوا وأن يشربوا وأن يشربوا، فيزداد عذابهم، ولا يروون أبدًا، لا يرتوون منه مهما شربوا.

{هَذَا نُزُلُهُمْ يَوْمَ الدِّين}[الواقعة: الآية٥٦]، ضيافتهم، من حين دخولهم إلى نارٍّ جهنم، يُقدَّم لهم، يُقدَّم لهم تلك المائدة، تلك الضيافة؛ لأنَّهم يصلون وهم في شدة الجوع وشدة العطش، فيُقرَّب لهم هذا الطعام وهذا الشراب، ضيافة، ضيافة بإذلال وإهانة والعياذ بالله، يوم الحساب،

كُلُّ هذا نماذج فقط، نماذج من عذابهم، من حالهم البَئِيس والرهيب؛ لينذرنا، ليحذرنا، ونحِن هنا في الدنيا، وهو هنا يقول لنا ويخاطبنا: {يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا قُوا أَنفسكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَارًا وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ عَلَيْهَا مَلَائِكَةٌ غِلَاظٌ شِدَادٌ لَا يَعْصُونَ اللَّهَ مَّا أُمِّرَ هُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُون}[التحريم: الآية٦]، أى شهوة من شهوات الدنيا تستحق من الإنسان أن يجازف تلك المجازفة، وأن يورط نفسه إلى نار جهنم! غمسةٌ واحدةٌ في نار جهنم تنسيه كُلِّ نعيم في الدنيا، كُـلّ لذة، كُـلّ راحة قد عاشها في هذه الحياة، غمسة في نار جهنم، أي عمل من الأعمال التي فيها نجاتك، فيها فوزك، فيها فلاحك، ثم تركته وتنصلت عنه، تركت تلك الأعمال، تنصلت عنها، والله يخبرك أن فيها نجاتك، { هَلْ أَنَّأُكُمْ عَلَى تِجَارَةٍ تُنْجِيكُمْ مِنْ عَذَابٍ أَلِيمٍ} [الصف: من الآية ١٠].

لماذا لا يكون عندك دافع، حافز، تفاعل، استجابة لما فيه نجاتك، لما فيه وقايتك من ذلك العذاب الرهيب، لما فيه فلاحُك أنت، فوزك أنت؟! لا شيء يستحق منك أن تجازف لأجله فتترك تلك الأعمال، لا مسألة أنها تعارضت مع رغبة نفس، ولا أنك تصورت أن فيها شيء من المشقة، ولا لاستياء، أو إثارة، أو غضب، أو انفعال، أو أي شيء، هى أعمالٌ فيها فوزك، فيها فلاحك فيها نجاتك، تضمن بها مستقبلك الأبدي العظيم في جنة الله، في رضوان الله، والسلامة من ذلك العذاب، ما الذي يردُك؟ ما الذي يُثبطُك؟ مَا الذي يؤخرك؟ لماذا لا توقن؟ لمَّاذَا لا تؤمن حقَّ ٱلإِّيمان، فتستجيّب لله «سُبِحَانَهُ وَتَعَالَى»؟ لماذا لا تغتنم فرصة هذا الشهر الكريم، في الطاعة، وتلاوة القرآن، والعمل الصالح، ثم تقيمٌ واقعك؛ لتعرف ما أنت مقصرٌ فيه، حتى لا تكون ممٰن يَصِٰرُّونَ عَلَى الْحِنْثِ الْمُظِيمِ، على الذنّوب العظيمة: إمَّا التي فيها تجاوز لحدود الله، أو فيها معصية لله تجاه ما أمر به، ووجَّه إليه، وأنت متنصلٌ عنه، مقصرٌ فيه؟ لماذا لا تُكثر من الدعاء في هذا الشهر الكريم بالنجاة من العذاب، بالعتق من النار، بالتوفيق لأسباب النجاة؟ لماذا لا تربي نفسك في هذا الشهر الكريم على التقوى، فتتعود على التقوى، بما يقيك من عذاب الله «سُبِحَانَهُ وَتَعَالَى»، تتعود على الصبر، تتعود على الالتزام، تتجه على أُسَاس الاستجابة العملية لله «»سُبِحَانَهُ وَتَعَالَى»ٍ؟

العقيب قد "السَّلِحات" ولعان": نَسْأَلُ اللَّهُ «سُبِحَانَهُ وَتَعَالَى» أَنْ يَتَقَبَّل مِنَّا وَمِنْكُمُ الصَّيَامِ، وَالقِيَامِ، وَصَالِحَ الأَّعْمَال، وَأَنْ يَرْحَمَ شُهَدَاءَنَا الأَبْرَار، وَأَنْ يَشْفِيَ جَرْحَانا، وَأَنْ يُفَرِّجَ عَنْ أَسْرَانَا، وَأَنْ يَنصُرنا بِنَصْرِه، \* يَشْفِي جَرْحَانا، وَأَنْ يُفَرِّجَ عَنْ أَسْرَانَا، وَأَنْ يَنصُرنا بِنَصْرِه، إِنَّهُ سَيِّمِيعُ الدُّعَاءِ.

وَالسَّكُمُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَ لهُ اللَّهِ وَبَرَكَاتُهُ.

# المقاطعة كفيلة بأن تردعَ الأعداء وتدفعَهم للكف عن الإساءة إلى الإسلام

أَعُوذُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيمِ بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمنِ الرَّحِيمِ

الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبَّ الْعَالَٰمِينَ، وَأَشْهَذَّ أَنْ لَا إِلَٰهَ إِلَّا اللَّهُ الْمَلِكُ الْحَقُّ الْمُبِينَ، وَأَشْهَدُ أَنَّ سَيَدَنا مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُوْلُهُ خَاتَمُ النَّبِينِ.

اللَّهُمَّ صَلِّ عَلى مُحَمَّدِ وَعَلَى أَلِ مُحَمَّد، وَبارِكْ عَلى مُحَمَّدٍ وَعَلَى آلِ مُحَمَّد، كَمَا صَلَيْتَ وَبَارَكْتَ عَلَى إبراهيم وَعَلَى آلِ إبراهيمٍ إِنَّكَ حَمِيدٌ مَجِيدٌ، وارضَ اللَّهُمُّ بِرِضَاكَ عَنْ أصحابهِ الْأُخْيَارِ المُنتَجَبِينَ، وَعَنْ سَاثِرِ عِبَادِكَ الصَّالِحِينَ وَالْجَاهِدِينَ.

الَّلهُمَّ اهْدِنَا، وَتَقَبَّل مِنَّا، إِنَّكَ أنت السَّمِيحُ العَلِيم، وَتُبْ عَليَنَا، إِنَّكَ أنت التَّوَّابُ الرَّحِيمْ.

لَّيُّهُ اللَّهِ الْإِخْ وَهُ وَالأَخَوَات: السَّلَامُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَــةُ اللَّهِ وَبَرَكَاتُــه؛

يقولُ اللهُ «سُبحَانَهُ وَتَعَلَى» في القرآن الكريم: {شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي أَنْزِلَ فِيهِ القرآن مُدَى النَّاسِ وَبَيْنَاتٍ مُّنَ الْهُدَى وَالْفُرْقَانِ}[البقرة: الآية١٨٥]، من مميزات شهر رمضان المبارك على بقية الشهور: أنه الشهر الذي أنزل الله فيه كتابه الكريم (القرآن العظيم)، وهذا يدل على:

 عظمةِ وفضلِ هذا الشهر، بهذه المناسبة العظيمة، أنه شهر نزول القرآن.

 كما يدل أَيْ ضا على الصلة الوثيقة، ما بين فريضة الصيام في هدفها التربوي المهم: التربية على التقوى، والعلاقة بالقرآن الكريم، والصلة بين ذلك لتحقيق التقوى نفسها.

الله «سُبِحَانَهُ وَتَعَالَى» قال عن القرآن الكريم: {هُدَى للَّمُقَّقِينَ}[البقرة: من الآية ٢]، فمع التربية على قوة الإرادة، والعزم، والصبر، والتحمل، والالتزام، هناك المنهج، الذي يرتبط به المتقون، يتحَرّكون على أساسه، يعملون به، يهتدون به، في مواقفهم، في أعمالهم، في مسيرتهم في الحياة: هو القرآن الكريم، وبذلك تتحقّق لهم التقوى، في كُلِّ ما تعنيه:

من وقايةٍ من عذاب الله «سُبحَانَهُ وَتَعَالَى».

 من وقاية من سوء الأعمال السيئة، ونتائجها السيئة في واقع لحياة، إلى غير ذلك.

شهر رمضان فيه ليلة القدر، وهي بالتحديد: الليلة التي كان فيها نزول القرآن، كما قال الله «جَلَّ شَائُهُ»: {إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ كَانَ فِيها نزول القرآن، كما قال الله «جَلَّ شَائُهُ»: {إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ مِنْ فِي لَلِهَ الْقَدْرِ (٢) يَيْلَهُ الْقَدْرِ (٢) يَيْلَهُ الْقَدْرِ خَيْرٌ مِنْ الله شَهْر (٣) تَنَزَّلُ الْمَلَائِكَةُ وَالرُّوحُ فِيهَا بِإِذْن رَبِّهِم مَن كُلُ أَمْر (٤) سَلَامٌ مِن حَتَّى مَطْلَع الْفَجْرِ [[الفجر: ١-٥]، وهي لله عنه مستوى شؤونهم التفصيلية في العام الآتي، ولهذا يتضع على مستوى شؤونهم التفصيلية في العام الآتي، ولهذا يتضع لنا الصلة، صلة القرآن الكريم، بشؤون حياتنا، بتدبير أمورنا، وأنه يأتي ضمن تدبير الله «سُبحانَهُ وَتَكَالَى» لشؤون عباده، كما فيها يُفْرَقُ كُلُ أَمْر حَكِيم (٤) أَمْرا مَنْ عِنْدِنَا إِنَّا كُنَّا مُرْسِلِينَ (٣) وَهِها يَفْرَدُ وَلَا الله «سُبحانَهُ وَتَكَالَى» الشؤون عباده، في القرآن الكريم نزل في ليلة القدر رحمة من الله «سُبحانَهُ وَتَكَالَى» لعالم، وهداية لهم، وبالقائل لهم، وبدلالة لهم على طريق نجاتهم، وفلاحهم، وهداية مَا وَلَا الله «سُبحانَهُ وَتَكَالَى» الله «سُبحانَهُ وَتَكَالَى» الله «سُبحانَهُ وَتَكَالَى» الله «سُبحانَهُ وَتَكَالَى» الله أَنْ مُنْ مَنْ مَنْكُ وهو نعمة من الله من خاله مَا أَنْ مُنْ مَنْ مَنْكُ الله الله «سُبحانَهُ وَتَكَالَى» الله «سُبحانَهُ وَتَكَالَى» المُنْ حَانَهُ المَنْ المَنْ مَنْ الله الله شُبحانَهُ وَتَكَالًى» المُنْ حَانَهُ مُنْ الله من المَنْهُ مَا الله من المَنْهُ مَنَّ الله من المَنْهُ مَا أَنْهُ مَنْ الله المَنْهُ مَنْ الله الله المَنْهُ مَنْ الله الله المَنْهُ مَنْ الله المَنْهُ مَنْ الله الله المُنْهَ مَنْ الله المَنْهُ مَنْ الله المَنْهُ مَنْ الله المُنْهُ مَنْ الله المُنْهُ مَنْ الله الله المَنْهُ مَنْ الله المَنْهُ مَنْهُ مَن الله وَلَاهُ المَنْهُ مَنْهُ الله المُنْهُ مَنْهُ مَنْ الله مُنْهُ مَنْ الله المُنْهُ المُنْهُ المُنْهُ المُنْهُ المُنْهُ مَنْهُ مَنْ الله المُنْهُ المُنْهُ المُنْهُ المُنْهُ المُنْهُ المُنْهُ الله المُنْهُ المُنْه

والقرآن الكريم كتابٌ عظيم الشأن، أول ما يلفتنا إلى عظمته، ويدلنا على أهميته: أنه كتاب الله «سُبِحَانَهُ وَتَعَالَى»، مِن عِلمه، وحكمته، ورحمته، ليس كتابًا ألُّفه و الله عنه الله عنه أو هناك، ولا حتى نبيٌّ من الأنبياء، ولا حتى ملكٌ من الله عنه منه منه منه منه منه منه منه الله عنه منه منه الله عنه منه من الله «مَلَّ شَأْنُه» ينبهنا على هذا في القِرآن الكريم؛ ليلفتنا إلى أهميتِه، إلى عظمة شُأْنه، قِالَ «جَلَّ شَأْنُهُ» ليخاطب نبيه «صَلَوَاتُ اللَّهِ عَلَيهِ وَعَلَى الِّهِ»: {إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا عَلَيْكَ الْقرآن تَنزِيلًا ۗ}[ الإنسان: الاَّية٣٣])، فهو مُّن اللَّهُ «سُبِحَانَهُ وَتَعَالَى»، الذي أنزَله على عبده ورسولِه وخاتم أنبيائه محمد «صَلَوَاتُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ»، وقال «جَلَّ شَأْنُهُ»: {تَنزيلاً مِّمَّنْ خَلَقَ الأرض وَالسَّمَاوَاتِ الْعُلَى}[طه: الآية٤]، فاذا أُردنا أن نستوعب -ولو إلى حَدّ ما- عظمة القرآن، شأنه المهم والكبير، فلنتذكر أنه من الله، من الله ربِّ السماوات والأرض، فاطر السماوات والأرض، ربِّ العالمين، ملك الناس، سماوات وما في الأرض بكله، المترآمي الأطراف، بكل ما فيه، من نجوم، وكواكب، وعوالم، الله «سُبِحَاَّنَهُ وَتَعَالَى» عظيم الشِّأن، الرب والإله، الذي خلق كُـلَّ هذا العالم، الذي خلقنا جميعاً، وهو ربنا، وإليه مصيرنا، فالقرآن هو كتابه، كلماته، آباته، هدايته لعباده، كلما تذكرت عظمة الله «سُبِحَانَهُ وَتَعَالَى»، وتذكرت شواهد وتجليات ومظاهر عظمته، في هذا العالم الكبير، الشاسع، الفسيح، تدرك عظمة القرآن الكريم وأهميته.

وأيضًا يتصل به تدبيره، فكما هو هديه، نوره لعباده، وكذلك من علمه، ومِن حكمته، وبرحمته، يتصل به تدبيره، هو صلة بيننا وبين الله «سُبحَانَهُ وَتَعَالَى».

طريقة تعاملنا مع القرآن الكريم، ومدى علاقتنا بالقرآن الكريم، يترتب عليها التعامل من الله معنا، فيما يكتبه لنا، أو علينا، يتصل بالتدبير لله، يتصل بملك الله «سُبحَانَهُ وتَعَالَى»، يرتبط بملكه وتدبيره لشؤون عباده، وهذا ما أكد عليه في القرآن الكريم، فالله «جَلَّ شَأْنُهُ» عندما قال في القرآن الكريم، فالله «جَلَّ شَأْنُهُ» عندما قال في القرآن الكريم، وهو ببين هذه الحقيقة: {فَمَن اتَّبَعَ هُدَايَ فَلَا



■ لو توحدت كلمة المسلمين بالمقاطعة الجادة لمعاقبة الدول التي تورطت في حرق المصحف لتوقفت عن إحراقه

■ من عظمة القرآن الكريم أنه المعجزة الخالدة، وهو في العجازه له شأنٌ عظيم، ويرتبط ذلك أَيْـضاً بجانب الهداية للناس

# ■ هناك حرب شرسة ضد القرآن من بداية نزوله، حربٌ ضده حتى في الدفع للناس بالكفر به، بالتحذير حتى من سماعه، محاربةٌ لما يهدى إليه، لما يدل عليه، ولما يدعو إليه

يَضِلُّ وَلَا يَشْفَى (١٢٣) وَمَنْ أَغُرَضَ عَن ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةَ ضَنكاً وَنَحْشُرُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ أَغْمَى (١٢٤) قَالَ رَبُّ لِمَ حَشْرُتَنِي أَغْمَى وَقَدْ كُنتُ بَصِيراً (١٢٥) قَالَ كَذَلِكَ أَتَتْكَ آتَاتُنَا فَنَسِيتَهَا وَكَذَلِكَ الْيَوْمَ تُنْسَى}[طه: ٢٦٣-١٣٦]. الله «جَلَّ شَالُهُ» يقول مخاطبًا لنبيه «صَلَوَاتُ الله عَلَيه وَعَلَى آلِهِ»: {وَقَدْ آتَيْنَاكَ مِن لَدُنَا ذِكْراً (٩٩) مَنْ أَعْرَضَ عَنْهُ فَإِنَّهُ يَحْمِلُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وِزْراً (١٠٠) خَالِدِينَ فِيهِ وَسَاء لَهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ حِمْلاً} [طه: ٩٩- ١٠٠].

مصيرك في الدنيا والآخرة، نجاتك وفلاحك، أو خسارتك وعزابك، يرتبط بطبيعة موقفك من هذا الكتاب، وعلاقتك به (بالقرآن الكريم)، فهو يتصل بتدبير الله «سُبحَانَهُ وَتَعَالَى»، ويرتبط به الجزاء في الاتّجاهين، في عظمة القرآن الكريم: ما احتواه من النور، والهداية لعباد الله «سُبحَانَهُ وتَعَالَى»، فهو كتاب هداية لهم، كما قال عنه: (هُدَى لِلنَّاسِ وَبيَّنَاتٍ مِنَ الْهُدَى وَالْفُرْقَانَ}، يدلنا، ويرشدنا، ويغهمنا، ويعلمنا إلى الخير، إلى الحق، إلى الحكمة، إلى ما فيه فلاحنا، نجاتنا، صلاحنا، وصلاح حياتنا، والمصلحة الحقيقية لنا، والخير لنا، يدلنا على ذلك، بكل حقة، وبكل اطمئنا، ننظر إليه؛ لأنه كتاب هداية وحق، ليس فيه أي شيء على سبيل الخطأ، أو يخطئ في ما يدل عليه، أو يريغ بنا فيما عليه، أو يوهي إليه، أو يرشد عليه، فيكون خاطئًا، هو أي مثير تأثير في من الله «سُبحَانَهُ وَتَعَالَى»، قال عنه: (قُلْ أَذْزَلَهُ النّبِي يَعْلَمُ الشَّرَّ فِي السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ إِنَّهُ كَانَ قال عنه: (قُلْ أَذْزَلَهُ الّذِي يَعْلَمُ الشَّرَّ فِي السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ إِنَّهُ كَانَ قال عنه: (قُلْ أَذْزَلَهُ الّذِي يَعْلَمُ الشَّرَّ فِي السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ إِنَّهُ كَانَ قال عنه: (قُلْ أَذْزَلَهُ الّذِي يَعْلَمُ الشَّرَ فِي السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ إِنَّهُ كَانَ قَالًى» غَفُورًا رَحِيمًا [الفرقان: الآية].

الله «سُبِحَانُهُ وَتَعَالَى» يعلم بكل شيء، {هُوَ عَالِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَانَةَ} [الحشر: من الآية ٢٧]، المحيط بِكلَّ شيء عِلمًا، من لَا تخفى عليه خافية، ولذلك في هدايته في القرآن الكريم هو يهدي بعلم، وهو العليم بكل شيء، كما قال: {وَهُوَ بِكُلُّ شَيْء عَلِيمٌ} ما خفي عنا، يعلم الغيب والشهادة، يحيط بكل شيء علم بكل ما خفي عنا، يعلم الغيب والشهادة، يحيط بكل شيء علمًا؛ فهو يهدي أيضًا وهو المدبر لشؤون السماوات يهدي بعلم، وهو يهدي أيضًا وهو المدبر لشؤون السماوات والأرض، وشؤون العباد، وهو الذي سَنَّ شذن هذه الحياة، في كُل ما يترتب على الواقع فيها، على التصرفات فيها، على الأعمال فيها، على المؤونها شيكا عاء.

فاللهُ «سُبِحَانَهُ وَتَعَالَى» يهدي بعلم، ويهدي وهو المدبر، وهو الذي يتدخل في شؤون هذا العالم، وهو الحي القيوم؛ فالقرآنُ الكريم كتابه، وهو الملك، المدبر، المهيمن على هذا العالم، ولذلك يأتي في القرآن الكريم الوعد والوعيد بكثرة، ويتصل بواقعنا، وبطروف حياتنا، وبطبيعة علاقتنا بكتاب الله «سُبِحَانَهُ وَتَعَالَ».

من عظمة القرآن الكريم: أنه المعجزة الخالدة، هو المعجزة الكبرى لنبينا «صَلَوَاتُ اللَّهِ وَسَلاَمُهُ عَلَيهِ وَعَلَى آلِهِ»، الشاهدة على صدق نبوته، صدق رسالته، وأن الله أرسله إلى

الناس، هو المعجزة الكبرى، وجعلها الله معجزة خالدة، وليست كبعض المعجزات التي حدثت في وقتها، بقيّ ذكرها، بقيّ أثرها، لكن بالنسبة للقرآن الكريم هو باق بنفسه، باق على مدى الأجيال، وإلى يوم القيامة، فهو المعجزة الخالدة، الآية الكبرى الشاهدة على نبوة خاتم الأنبياء وسيد المرسلين «صَلَوَاتُ اللَّهِ وَسَلامُهُ عَلَيه وَعَلى آلِهِ».

وهو في إعجازه له شأنٌ عظيم، ويرتبط ذلك أيْضاً بجانب الهداية للناس إلى طريق الحق، ولذلك يقول الله «شبحانه وتَعَالَى»: [قُلُ لَنِ اجْتَمَعَتِ الْهِنُسُ وَالْجِنُ عَلَى الْمُ يَأْتُوا بِمِثْلِ هَذَا القرآن لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ الْإِنْسُ وَالْجِنُ عَلَى الْمُ يَأْتُوا بِمِثْلِ هَذَا القرآن لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضُ هُمْ لِبَعْضُ هُمْ لِلَهِ عَلَى الْمَالِهِ اللهِ الله القرآب الآية، إعلانه الواسعة، بإحكامه، إحكام علاقةٌ بكمال هذا الكتاب، بهدايته الواسعة، بإحكامه، إحكام تقوق كُلِّ تصورنا، والتي عبَّر عنها في القرآن كريم، في قول الله توقق كُلِّ تصورنا، والتي عبَّر عنها في القرآن كريم، في قول الله «جَلَّ شَلْنُهُ»: (قُلْ لَوْ كَانَ الْبَحُدُ مِادًا لِكَلَمَاتِ رَبِّي لَنَقِدَ الْبَحْرُ قَبْلُ أَنْ الْبَحُدُ مَادًا الكهفُ: الْكَلَعَاتِ رَبِّي لَنَقِدَ الْبَحْرُ قَبْلُ

هو أينضاً محتوى الرسالة الإلهية، وفيه خلاصة الكتب الإلهية؛ ولذلك هو كتاب مهيمنٌ على ما سبقه من كتب الله «سُبِحَانَهُ وَتَعَالَى»، هو مصدق، ومهيمن، على ما سبقه من كتب الله «سُبِحَانَهُ وَتَعَالَى»، وبقي محفوظًا مصونًا في نصه لكل الأجيال، وهذا أيْـضاً يرتبط بجّانب الإعجاز فيه، عندّما قال الله «سُبكانُهُ وَتَعَالَ»: {إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَمَافِظُونَ} . [الحجر: الآية ٩]، حفظه َ الله في نصه، فلم يحرَّف نصُه، وبقي مُّتوارَثًا بين الأجيال، وحفظه الله في وجوده، ليبقى موجودًا بينٍ المجتمع البشري، وبين المسلمين، جيلًا بعد جيل، وهذه نعمةً كبيرة وَّآيةٌ عجيبة، ولها صلةٌ بإعجازه العظيم؛ لأنَّ هناك حربًا شرسة ضد القرآن من بداية نزوله، حربٌ ضده حتى في الدفع للناس بالكفر به، بالتحذير حتى من سماعه، {وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَا تَسْمَغُوا لِهَذَا القرآن}[فصلت: من الآية٢٦]، محاربةٌ لمّا يهدي إليه، لما يدل عليه، لما يدعو إليه، محاربة شرسة جـدًّا، ولكن مع ذلك يستمر وجوده، انزعَاج شديدٌ منه؛ لأَنَّ أهلَ الباطل، أهلَّ الضلال، فئات الكفر بكلها، ترى فيه أكبر مشكلةٍ أمامها، هي عجزت عن أبطاله، عجزت عن القضاء على أثره في الواقع، بقي أثره رُغمًا عنها، بقي أثره في الأجيال، بقي نوره، بقيت بركاتُه، فهي في ضعف في محاّربته، وهي تحاربه بكّل شدة، وهي منزعجةٌ منه عاية الانزعَـاج.

فالقرآن الكريم له عظمته وشأته الكبير، يبين الله «سُبكَانَهُ وَتَعَالَى» أهميته، وقدسيته، ومنزلته الرفيعة، حتى في أوساط الملائكة، {في صُحْفٍ مُكرَّمَةٍ (١٣) مَرْفُوعَةٍ مُطَهَّرةٍ (١٤) بِأَيْدِي سَفَرَةٍ (١٥) كِرَامٍ بَرَرةٍ } [عيس: ١٣-١٦]، له قدسيته العظيمة، وشأنه العظيم، حتى بين أوساط الملائكة، وهم الأكثر معرفة بقدسيته، وعظمة شأنه، والأكثر إجلالا له، وتقديرًا له.

ولذلك من شأن الإنسان المؤمن، وحتى عندما يقرأ

القرآن هو يتعرف أكثر وأكثر على عظمة القرآن، وعلى أهمية القرآن، وأنه أهمية القرآن، وأنه أقدس المقدسات في هذه الأرض، هذا يؤسس لصلةٍ وثيقةٍ، وعلاقةٍ قوية، بين الإنسان المؤمن، وبين القرآن الكريم.

القرآن الكريم، مع علو شأنه وعظمته بكل تلك الاعتبارات، هو فيما يعني لذا: هو كتاب الهداية والنور، الذي ينقذنا من الضلال، لا نجاة لنا من الضلال، والضياع إلا بالقرآن الكريم، فالإنسان بدون القرآن الكريم، بدون هديه ونوره، سيمتلئ بالضلال، وما أكثر الضلال، وما أكثر الجهات المصدِّرة للضلال، والمروِّجة للضلال، والتي تنشر الضلال، المضلال، المضلال، الضلال، الضلال في خُلِّ شيء:

- في المفاهيم الدينية.
  - في الوعى.
- في النظرة إلى هذه الحياة.
  - 6.11.156

في كُـلّ شيء، الضلال له جهات كثيرة تصدّره، تسعى لنشره، تسعى للإقناع به، تهدف من خلال ذلك إلى السيطرة على الناس، من وراء إضلالهم، والسيطرة عليهم، بعد السيطرة عليهم فكريًا وثقافيًّا، وفي الرؤى والمفاهيم.

فالقرآن الكريم كتاب هداية، يهدينا إلى الحق، يهدينا إلى الحقيقة، يهدينا إلى ما فيه الخير، والفلاح، والرشاد، والفوز، والنجاة، والسعادة، ويُحصِّننا من الضلال، وهذا من أهم ما يتعلق بدور القرآن الكريم، أنه كتاب هداية،  $\{\hat{a}\hat{\iota}\hat{\iota}\rangle$  الناس بحاجةٍ إلى الاهتداء به، إذًا لم يهتدوا به، فالبديل عن ذلك هو الضلال، بكل ما يترتب على الضلال من آثار سيئة، في هذه الحياة الدنيا، وفي الآخرة.

في جهنم أكبر عامل أوصلهم، هو العامل الرئيسي الذي أوصلهم إلى جهنم: هو الضلال، وهم هناك يصيحون في النار من المضلال، وهم هناك يصيحون في النار من المضلين، يقولون في نار جهنم: {رَبُنَا أَرِنَا النَّذِينُ أَصَلَانَا مِنَ الْجِنِّ وَالْرِنْسِ نَجْعَلْهُمَا تَحْتُ أَقْدَامِنَا لِيَكُونَا مِنَ الْأَشْفَلِينَ} [فصلت: من الآية 87].

القرآن الكريم هو النور، الله «سُبِحَانَهُ وَتَعَالَى» قال: {قَدْ جَاتَكُمْ مِنَ اللهِ نُورٌ وَكِتَابٌ مُبِينٌ} [المائدة: من الآية ١٥]، قال عنه مخاطبًا لنبيه «صَلَوَاتُ اللهِ عَلَيه وَعَلَى آلِه»: {كِتَابٌ أَنْزُلْنَاهُ إِلَيْكُ لِتُخْرِجَ النَّاسَ مِنَ الظُّلُـمَاتِ إِلَى النَّوْرِ بِإِذْنِ رَبِّهِمْ إِلَى صِرَاطٍ إِلَيْكُ لِتُخْرِجَ النَّاسَ مِنَ الظُّلُـمَاتِ إِلَى النَّوْرِ بِإِذْنِ رَبِّهِمْ إلى صِرَاطٍ أَلْغَرْيز الْحَمِيدِ} [براهيم: من الآية ١].

كل بديلٍ عن القرآن الكريم، وكل ما يخالف القرآن الكريم، هو ظلمات، أفكار ظلامية، أفكار تحجب الإنسان عن معرفة الحق، عن معرفة الحقيقة، عن معرفة طريق النجاة، طريق الفلاح، الصراط المستقيم، الموصل إلى الغايات العظيمة، والأهداف الكبيرة، التي بها فلاح الإنسان، وفوزه، ونجاته، في المنا الذيا والآخرة، فالبديل عنه هو الظلام، والظلاميون، الضالون، المبطلون، هم يعملون على إبعاد الناس عن الاهتداء بالقرآن الكريم، وعن الاستنارة بنوره، والتأثير عليهم ببدائل مخالفة للقرآن الكريم، من المفاهيم، والرؤى، والثقافات، والاعتقادات، والمتقادات، والمتقادات، هذه الحياة بمناى عن القرآن الكريم، أن يبقى القرآن هناك، في منذه الحياة بمناى عن الامتباء به صلة قراءة عادية، تلاوة عادية، لكن بعيياً عن الاهتداء به، عن الاتباع له، عن التمسك به، عن التثقف بثقافته، عن الاستنارة بنوره.

لا تتحقق التقوى إلا بالتمسك بالقرآن، والإمتداء بالقرآن، والتحرّك على أُسَاس القرآن، والإرتباط به في مسيرة الحياة، ولهذا يقول الله «سُبحَانَةُ وَتَعَالَى» عن القرآن: مسيرة الحياة، ولهذا يقول الله «سُبحَانَةُ وَتَعَالَى» عن القرآن: {مُنْكَ لِلْمُ مُقِينً} هم يهتدون به؛ ولذلك، عقائدهم، أفكارهم، من القرآن الكريم، يرجعون فيها، يرجعون بشأنها كلها إلى القرآن الكريم، هذا هو حال المتقين، حال المتقين، صلتهم بالقرآن، وارتباطهم بالقرآن، وتصسكهم بالقرآن، هو إلى هستوى الإهتداء به، والاستنارة بنوره، والرجوع إليه، والتثقف بثقافته، فهم قرآنيون في ثقافتهم، في عقائدهم، صلتهم بالقرآن الكريم صلة في مفاهيمهم، في عقائدهم، صلتهم بالقرآن الكريم صلة في فيقة.

القرآن الكريم في أثره التربوي، نعمةٌ كبيرة، ولا مثيل أبدًا، والإنسان بحتاج إلى تزكية نفسه، الإنسان لكثرة ما يتعرض له من مؤثرات، تؤثر عليه في نفسيته، وفي زكاء نفسه، وفي أخلاقه، وفي سموه، وفي إنسانيته، بحاجة ملحة إلى ما يساعده عْلَى التزكية، على السَّمو الرُّوحيُّ والأخلاقي، والارتَقاَّء الأُخلاقي، وعلى تطهير نفسيته، فالقرآن الكريم جعله الله «سُبِحَانَهُ وَتَعَالَى» كما قال عنه: (شَفَاءٌ)، هُوَ شِفَاءٌ، {وَنُنَزِّلُ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ مَا هُوَ شِفَاءٌ وَرَحْمَةٌ لِّلْمُؤْمِنِينَ}[الإسراء: من الآية ٨٢]، له أثره العَظيم، في تزكية النفس، في شفاء القلب، من كُـلّ العلل السلبية، التي تُؤثّر على إنسانية الإنسان، على أخلاقه، على سمو روحه، على شهارة نفسه، طهارة مشاعره، طهارة وجدانه، يخلصكِ من المساوئ والمؤثرات السلبية، التي تؤثر سلبًا، تترك تأثيرا سيئًا على أخلاقك، على نفسيتك، على روحك، وهذا من أهم ما نحتاجه، ومن أهم ما نستفيده من القرآن الكريم، هذا هو الشفاء في القرآن، يشفيك من الشك، يشفيك من كُلِّ أشكال المرض، المؤثّرات السيئة، التي يسميها القرآن الكريم بالمرض؛ لأنَّها تبعد الإنسان عن الصحة النفسية، الصحة الأُخْلاقية، السلامة الأُخلاقية والنفسية، تؤثر على نفسية الإنسان بالتأثيرات السيئة، فالقرآن الكريم: {هُوَ شِفَاءٌ

له الأثر الروحي، والوجداني الكبير، في الخشوع، في الإحساس بالقرب من الله «سُبِحَانَهُ وَتَعَالَى»، في السمو النفسي، تسمو نفس الإنسان، ترتقي، ترتقي عن المؤثرات السلبية، عن التوجّـهات السلبية، يحس الإنسان بقيمة العلاقة ... الإيمانية بالله «سُبِحَانَهُ وَتَعَالَى»، بالأُنس بالله «سُبِحَانَهُ وَتَعَالَى»، الله «سبحانه وتَعَالَى» قال في القرآن الكريم: { الَّذِينَ آمَنُوا وَتَطْمَئِنُّ قُلُوبُهُمْ بِذِكْرِ اللَّهِ أَلَا بِذِكُّرِ اللَّهِ تَطْمَئِنُّ الْقُلُوبَ ۗ [الرعد: الآية ٢٨]، وذِكُنُ الله أول مَا فَيه، وأعظم ما فيه، وأكبر ما فيه: هو القرآن الكريم، فهو يترك هذا الأثر من الاطمئنان في قلب الإنسان، في مشاعره، فيتحَرّك في هذه الحياة، وفي أداء مسؤوليته في هذه الحياة، وهو مطمئِنٌ النفس، مطمئنٌ بكُل ما تعنيه الكلمة، مطمئنٌ إلى ما هو عليه، يتحَرّك بثبات، بثقة، ومطمئنٌ نفسيًا: في شعوره، في وجدانه، ليس في حالةٍ من الاضطراب الدائم، والتردّد الدائم، والقلق الدائم، والتوتر الدائم، بل هو راضٍ بموقفه، بتوجِّهاته، مطمئِنّ إلى ما هو عليه، واثق، ومرتاح البال تجاه ما يقدم، وما يعمل، وما هو عليهٍ، هو مرتاحٌ إلى ذلكَ، ويمنحه الله «سُبِحَانِهُ وَتَعَالَى» الشعور بالأَنس به «جَلُّ مُأنُّهُ"، وبالموقف الحق، والأنس حتى بالقرآن الكريم نفسه،

هذه الحالة الوجدانية من الخشوع لله «سُبحَانَهُ وَتَعَالَى»، في العلاقة بالقرآن الكريم، التي يصل إليها الإنسان المؤمن، إذا ارتقت علاقته بالقرآن الكريم، التي يصل إليها الإنسان المؤمن، إذا ارتقت علاقته بالقرآن، والتي هي إلى درجة اقشعرار منه جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَا يَكْمَ مَنُهُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَا يَكْرَ مَنْهُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَا يَكْرَ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَا يَكْر اللّهِ إِلَّا الزمر: من الآية ٢٦]، هي حالة راقية حِدَّا، والإنسان إذا أنطلق في مسيرة حياته بهذه الروح، الخاشعة لله، المطمئنة، الواثقة، هذه الروح التي تعيش حالة الأنس بالله «سُبحَانَهُ وَتَعَالَى»؛ ينطلق في مسيرة الحياة قويًا، وينطلق بثقة، وينطلق بثبات، وينطلق وهو يشعر بالأنس بالله «سُبحَانَهُ وَتَعَالَى» حتى في أصعب الظروف، وأقسى المراحل، وفي مواجهة أكبر التحديات، لهذا أهميّة كبيرة جِـدًا.

القرآن الكريم الذي هو كتاب الهداية، ومحتوى الرسالة الإلهية، وأُسَاس النجاة والفلاح والفوز، والذي لا بُـدُ من الأهنداء به في تحقيق التقوى، كيف ينبغي أن تكون علاقتنا

هي العلاقة الإيمانية، من واقع إيماننا به، إيماننا به بأنه كتاب الله «سُبِحَانَة وَتَعَالَ»، إيماننا بما يعنيه لنا، وما يترتب على ذلك، إيماننا بعظمته، بأهميته، بقدسيته، بما ذكره الله عنه وعن شأنه، ثم على المستوى العملي، على المستوى العملي، أن يكون الدينا اهتمام كبير بتلاوته، أولا أن يكون هناك عناية بقراءته، أن يتعلم الإنسان القرآن، وَإِذَا لم يكن متقنا للقرآن الكريم في القراءة، فليسع إلى أن يتقن قراءة القرآن، حتى لو كان قد تقدم به العمر، ليست مسألة تَعلم القرآن خاصَّة بالأطفال والصبية، بل هي شاملة للجميع، أن يتعلم الإنسان القرآن، ولو كان قد أصبح كبراً في السن، ولو كان في مرحلة الشباب، أو قد تجاوز مرحلة الشباب، ليكون من ضمن اهتماماته: أن يسعى لإتقان قراءة القرآن الكريم، ثم أن يكون الإنسان مهتمًا بتلاوة القرآن.

في شهر رمضان عادةً ما يكون من أهم العبادات فيه: العناية بتلاوة القرآن، شهر رمضان هو ربيع القرآن، والقرآن، شهر رمضان هو ربيع القرآن، والقرآن، في شهر رمضان لا تفوتنا الفرصة؛ لأنَّ الإنسان فيه عادةً ما يكون أكثر تأثرًا بالقرآن، وهذا شيءٌ ملموس، الإنسان يلحظه، أنه في شهر رمضان أكثر تأثرًا بالقرآن، لسماع منه في بقية الشهور، فهي فرصة مهمة، لتلاوة القرآن، لسماع تلاوته، اللتدبر لآياته، للاهتمام بثقافته، والتذكير منه، والتذكر به، الكريم (قراءة، أو سماعاً لتلاوته) مسألة أساسية في حياة الكريم (قراءة، أو سماعاً لتلاوته) مسألة أساسية في حياة الإسان، بحيث تكون من اهتماماته اليومية: أن يحرص ألا يفوته يوم واحد لا يقرأ فيه القرآن، أو يسمع فيه تلاوة القرآن، بإسغاء، وبإقبال، هذه مسألة مهمة جِدًا، الإنسان بحاجةٍ إليها، بحاجةٍ إليها في:

- مسألة الاهتداء بالقرآن،
  - والتأثر بالقرآن.
  - والتزكية للنفس.
- والحفاظ على الروحية الإيمانية.
  - والانشداد إلى الله.
- والتذكر لله «سُبِحَانَهُ وَتَعَالَى».

ولهذا جعل الله «جَلَّ شَأْنُهُ» من أهم ما في الصلاة، ومسألة إلزامية في الصلاة: قراءة القرآن، قراءة سورة الفاتحة، وقراءة قرآن معها، جعلها من لوازم الصلاة، لا تصح الصلاة إلا بذلك، كحالة إلزامية، إلزامية؛ حتى لا يعرض الإنسان بشكل تام، ويغفل تماماً عن القرآن الكريم، يبقى له شيءٌ إلزامين، هو ذلك الذي في الصلاة، وفي خارج الصلاة علينا أن نكون مهتمين، ولذلك يقول الله: {فَاقْرَءُوا مَا تَيْسَرُ مِنَ القرآن} [المزمل: من الآية ٢٠]، يقول «جَلَّ شَأْنُهُ»: {وَإِذَا قُرِئَ القرآن فَاسْتَمِعُوا لَهُ وَأَتْمُوا الصَّلاة عَلَيْنَا مُرْحَمُونَ} [ الأعراف: الآية٤٠٢]، يقول «جَلَّ شَأْنُهُ»: {وَإِذَا قُرِئَ القرآن فَاسْتَمِعُوا شَأَنُهُ»: {وَأَذَا قُرِئَ القرآن فَاسْتَمِعُوا شَأَنُهُ»: {وَأَنْمَاهُمُ الصَّلَاةَ وَأَنْفَقُوا مِمَّا وَمَلايَيَةً يُرْجُونَ تِجَارَةً لَنْ تَبُورَ} [ فاطر: الآية٢٩].

تلاوة القرآن كما هي مهمة لنا في الاهتداء به، في الحفاظ على الروحية الإيمانية، في التزكية لأنفسنا، في الشفاء لعللنا النفسية، والمؤثرات السلبية، هو قُربةٌ عظيمة إلى الله، في تلاوته الأجر العظيم، الأجر الكبير من الله «سُبكانَهُ وَتَعَالَى»، ولهذا يقول هنا: {يَرْجُونَ بَجَارَةً لَنْ تَبُورَ} [ فاطر: من الآية ٢٩]؛ ليبين فضيلة تلاوة القرآن، وأهمية تلاوة القرآن، وما يترتب على ذلك من الأجر العظيم؛ فهو من أعظم الأعمال قربة إلى الله «سُبكانَهُ وَتَعَالَى»، والأجر على تلاوته أجرٌ عظيمٌ وكبير، ولذلك يقول: أمير المؤمنين عليٌ «عَلَيْهُ السَّلاَمُ»: ( (وَمَا تُقَرَّبُ الجِبَالُ إلى يمنيا الله يعني: قربة عظيمة جِـنَّا، في تلاوته، في الامتداء به، في الاتران، في التلاوة، والاستماع للتلاوة؛ يتأثر سلباً، هذا شيءٌ حتمي بالقرآن، في التلاوة، والاستماع للتلاوة؛ يتأثر سلباً، هذا شيءٌ حتمي يتأثر سلباً، في نفسيته، في مشاعره ووجدانه، وحتى على مستوى يتأثر سلباً، وي نفسيته، في مشاعره ووجدانه، وحتى على مستوى



■ القرآنُ الكريم كتابُ هداية، يهدينا إلى الحق، يهدينا إلى الحقيقة، يهدينا إلى ما فيه الخير، والفلاح، والرشاد، والفوز، والنجاة، والسعادة، ويُحصِّننا من الضلال

■ كل بديلٍ عن القرآن الكريم، وكل ما يخالف القرآن الكريم، مو ظلمات، أفكار ظلامية، أفكار تحجب الإنسان عن معرفة الحق، عن معرفة طريق النجاة، طريق الفلاح، الصراط المستقيم

■ لا تتحقَّق التقوى إلا بالتمسك بالقرآن، والاهتداء بالقرآن، والتحَرِّك على أَسَاس القرآن، والارتباط به في مسيرة الحياة، ولهذا يقول الله «سُبحَانَهُ وَتَعَالَى» عن القرآن: {هُدًى لَلْـمُتَّقَىنَ،}

ثقافته، وفكره، وغير ذلك.

ومع التلاوة يحرص الإنسان على التدبر، ألَّا تكون تلاوة الغافلين، الذين يقرأون القرآن وهم حالة شرود ذهنئ تام، لا ينتبه لما يقرأ، ولا يعلم ما يقول، ولا ينتبه إلى تلاوته، بل يحاول أن يركز بذهنه مع تلاوة القرآن الكريم، ويسعى لذلك، يصعى لذلك، ويستعين بالله على ذلك، الإنسان إذا تعود أن يقرأ القرآن مع الشرود الذهني، تصبح حالة يعتادها، كلما قرأ القرآن بدأ ينشغل ذهنيا بأشياء أخرى، وهي حالة قرأ القرآن بدأ ينشغل ذهنيا بأشياء أخرى، وهي حالة خطيرة على الإنسان، تبعده عن الانتفاع بالقرآن؛ لأنَّ نفع خطيرة على الإنسان، تبعده عن الانتفاع بالقرآن؛ لأنَّ نفع نفس التلاوة التي فيها تركيز الإنسان ينتفع بها، يستفيد منها يفهم الكثير، يعرف الكثير، ناتفع بالكثير مما في الآيات المباركة، يفهم الكثير، بعرف الكثير، ناتفع بالكثير مما في الآيات المباركة، واليتذاكر أولُو الْأَلْبَاب} [ص: الآية؟ ٩٠].

ثم أن نوطن أنفسنا على الاتباع للقرآن، مسؤوليتنا تجاه القرآن هي في الاتباع على مستوى العمل، على مستوى العمل، على مستوى الموقف، على مستوى التوجّهات، في مسيرة حياتنا أن نكون متبعين للقرآن، الله «سُحكَانَةٌ وتُعَالَّمٌ قُلُ حَمُونَ} [ الانعام: كِتَابٌ أَنْزَلْنَاهُ مُبَارَكُ قُلَّمُ فَوَ فَالَيُّمُ مُرْحَمُونَ} [ الانعام: الآية ٥٠١]، للنال رحمة الله «سُبحَانَةٌ وتَعَالَى»، لنقي أنفسنا من عذاب الله، لا بُد تُل نا من اتباع القرآن الكريم، في ساحة الحساب والجزاء، يحاسبنا الله ويجازينا على أساس من الاَيتة ١٤٠١]؟ هي الحجّة التي يحتج الله بها علينا يوم من الآياء التهام، آياته، هديه، كتابه، فلذلك يجب أن نحرص على أن نخرص على أن نخرى متبعين للقرآن الكريم، وأن نسعى لاتباعه، والالتزام عمليًا به، وهو كتابٌ عظيم الشأن، مبارك:

- بركته فيما فيه من النور، والهدى، والمعارف، والعلوم العجيبة، والواسعة جِـدًّا.

- بركته في أثره في النفس، والحياة.

خطيرةٌ جـدًّا علينا في الدنيا والأَخرة:

- بركته في نتيجة الاتباع له، وما يحظى به من اتبعه، وتمسك به، من رعاية الله، ومعونته، ونصره، وتأييده، والخير الواسع الكبير. - ثم أن ندرك مخاطر الإعراض عن القرآن، أنها قضيةٌ

- في الدنيا: ضنك المعيشة، الشقاء، العناء الكبير (نفسيا، وفي الواقع).

- أمًّا في الآخرة: فالنار والعياذ بالله، نار جهنم.

ولهذا يقول الله «شبكانه وتَعَالَى»: {وَقَدْ أَتَيْنَاكَ مِنْ لَدُنًا وَكُولَا أَكُولًا وَهُمُ أَقَدُنَاكَ مِنْ لَدُنًا وَكُلا (٩٩) مَنْ أَمْرَضَ عَنْهُ فَإِنَّهُ يَوْمِلُ يَوْمِ الْقِيَامَةِ وِذْرًا (١٠٠) خَالِدِينَ فِيهِ وَسَاءً لَهُمْ يَوْمُ الْقِيَامَةِ حِمْلاً إِلَّا طِه: ٩٩-١٠١]، عندما يأتي يوم القيامة فتبعث، وتحشر، وأنت كنت من العرضين عن القرآن. لم تقبل اليه، لم تهتد به، لم توطن نفسك على اتباعه، وتسعى عمليًا لاتباعه، كان لديك بدائل أخرى اتجهت إليها، انشخلت بها، اغترت بها، وهي مخالفةٌ للقرآن الكريم، انحرفت بك عن نهجه؛ فالحال خطيرٌ عليك، وزرك ثقيل، وحملك سيء، يصل بك إلى قعر جهنم، لا يمكن لك الفوز ولا النجاة أبدًا، حالة خطيرة جِدًا، فوزر الإعراض عن القرآن خطيرٌ جِدًا على الانسان:

- على مستوى التوجّبه العام: عندما يكون توجّبهه بشكلٍ تام بعيدًا عن القرآن، لم يبنِ مسيرة حياته على أُسَاس الاهتداء بالقرآن، والتشفف بثقافة القرآن، والتحرّك على أُسَاسه، فهو بشكلٍ عام انصرف كليًا عن

مسألة الاهتداء بالقرآن، هذه حالة خطيرة جِـدًا على الإنسان، حالة خسران وتوجّبه يهلكه، يذهب به إلى نار جهنم، ليس هناك طريق بديل عن القرآن الكريم يوصلك إلى الجنة، يوصلك إلى رضوان الله «سُبحَانةٌ وَتَعَالَى».

- أو على المستوى التفصيلي والعملي: تجاه المواقف، تجاه الأعمال، الإنسان إذا أعرض عن القرآن في شيء من ذلك، لم يلتفت إلى القرآن الكريم، فهذه حالة خطيرة جِـدَّا، وعندما يُدكَّر بآيات الله «سُبحَانةٌ وَتَعَالَى»، تجاه قضية معينة، أو موقف معين، أو عمل معين، فلا يتأثر، ولا يتذكر، ولا يرجع، ولا يراجع نفسه، على أساس ما هدى إليه القرآن، بل يُصرّ وفق هوى نفسه، يُصرّ على ما تقتضيه رغبته الشخصية، ومزاجه الشخصي، فهي حالة خطء حـدًا،

ولهذا يقول الله «سُبِحَانَهُ وَتَعَالَى»: {وَمَنْ أَطْلَمُ مِمَّن ذُكَّرَ بِآيَاتِ رَبِّهِ فَأَعْرَضَ عَنْهَا وَنَبِيَ مَا قَدَّمَتْ يَدَاهُ}[الكهف: ٥٧]، هذه حالة خطيرة جـدًّا على الإنسان، في أي موضوع، في أي قضية، في أي مشكلة، الإنسان في مسيرة حياته:

- سواءً في الأشياء التي ترتبط برغباتك، وشهواتك، ورغباتك

الشخصية والنفسية. - أو الأشياء التي لها علاقة بانفعالاتك، وسخطك، وغضبك.

- أو الأشياء التي تؤثر عليك فيها المخاوف.

لا يصرفك شيء عن الاستجابة لله «سُبِحَانَةٌ وَتَعَلَى»، والاتَّباع لآياته: لا تتأثر بالعوامل النفسية في حالة الانفعال والغضب، فلا تقبل آيات الله فيما تهدي إليه، في قضية، في موقف، في أية مسألة ممينة، ولا تؤثر عليك الرغبات والشهوات، فتتحرف بك عمًّا يأمر الله به في آياته المباركة، ولا تؤثر عليك المخاوف كذلك، فتصرفك عن الامتداء بآيات الله، وعن الإنعان لأمر الله

الإنسان مصيره مرتبطٌ بذلك، بمدى اهتدائه بالقرآن، بمدى إصغائه لآيات الله، لتوجيهات الله «سُبِحَانَهُ وَتَعَالَى»، وفي ذلك الخير والفلاح، الإنسان إذا استجاب لله «سُبِحَانَهُ وَتَعَالَى»، واهتدى بهديه، سار على طريق النجاة، والفلاح، والفوز، يؤتى يوم القيامة كتابه بيمينه، يكون من الفائزين، من الفلحين.

ثم نحن كأمة إسلامية، في موقفنا من أعداء القرآن، ولا سيما ونحن في هذه المراحل نشهد حربًا مسيئة مُستمرة تستهدفنا كأمة إسلامية، تجاه هذا المقدس العظيم (كتاب الله)، هناك حتى في هذه الأيّام (في الدنمارك، في دول أُورُوبية)، وتكرّرت في العالم الغربي – حالات الإحراق للمصاحف، في حفلات يعملونها، يصورون، يوثقون، ثم يقومون بإحراق المصحف.

جرائمهم تلك هي تشكل خطورةً عليهم، وهي في سياق ما هم فيه - في المجتمع الغربي، في العالم الغربي، في أورُوبا والغرب ما هم فيه من ضلال مبين، وانحراف عن الرسالة الإلهية، وكفر بالله «سُبكانَهُ وَتَعَالَى» ورسله وأنبيائه، وكفر بالشرع الإلهي والتعليمات الإلهية، واتّجاه نحو الإلحاد، نحو الكفر، نحو الفساد، إلى أحط مستوى من مستويات الفساد، يروجون لما يسمونه بالمثلية، التي تعني جريمة الفساد الأخلاقي، ومجتمعاتهم تلك، مجتمعات تنتشر فيها الجرائم، والمفاسد، والمنكرات، ويرتبطون بالشيطان، وانحرفوا عن رسالة الله، ورسله، وأنبيائه.

يقودهم في ذلك: اللوبي الصهيوني اليهودي، هو الذي يقود تلك الحالة من الانحراف عن منهج الله، وعن رسالته، ورسله، وأنبيائه، ويدفع بهم إلى الإساءة إلى الله، الإساءة إلى أنبيائه ورسله، الإساءة إلى كتبه، المحاربة لتعليماته، يسعى إلى أن ينحرف بهم عن الأخلاق الفطرية الإنسانية، التي تميز الإنسان

عن بقية الحيوانات، يسعى إلى تفريغهم من إنسانيتهم بشكل

وهو بذلك يُضِلهم، يُهلِكهم، وهذا يسبب لهم -بشكلِ تلقائي في حياتهم- الكثير من المشاكل، والأزمات، والذي يتأمل واقعهم يرى بكل وضوح أنهم يتجهون إلى الانحدار، إلى الحضيض، إلى الهاوية، مجتمعاتهم غارقة بالمشاكل والأزمات الاجتماعية المتفاقمة: الأسرة تتفكك، المجتمع يتفكك، الإنسان ينشأ في بيئة لا يحس بأنه في منبت إنساني، في حاضنة إنسانية، يعيش في وضعية مختلفة، مفككة، بدون رعاية، بدون حنان، بدون عاطفة، بدون تربية.

ولهذا آثار سلبية عندهم، الإحصائيات التي تتحدث عن انتشار الجرائم عندهم، إحصائيات مهولة، ورهبية، ومذهلة، الجرائم عندهم على مستوى الدقيقة الواحدة، أعداد كبيرة تُسجَّل من الجرائم في مجتمعاتهم، أنواع الجرائم، مختلف الجرائم.

كلما غيبوا الرسالة الإلهية في مبادئها، وأخلاقها، وتعاليمها، وانحرفوا عن القيم الفطرية الإنسانية؛ كلما توحشوا، كلما انحطوا، كلما فقدوا إنسانيتهم، وكلما انتشرت معدلات الجرائم وأصناف الجرائم، وارتفعت معدلات الجرائم في واقعهم، إضافة إلى ما يسببه هذا لهم من سخط الله، وغضب الله، والعقوبات الإلهية، التي لها أنواع كثيرة، عقوبات الله هي أنواع واسعة، أنواع العذاب أنواع واسعة، فهم لا يزالون تصيبهم بما صنعوا قارعة، والواقع يشهر، واقعهم يشهد، وسيتضح ذلك أيضاً في مستقبلهم أكثر؛ لأنَّ الوعيد الإلهيه هو وعيدٌ صادق، يتحقق حتمًا، لا ريب في ذلك، لا

لكن بالنسبة لنا نحن المسلمين، يجب أن يكون لنا موقف، تجاه محاربتهم للإسلام والقرآن، عداؤهم للقرآن هو عداءً صريحٌ للإسلام، والإسلام فيما يعنيه لنا هو ديننا، وديننا يجب أن يكون أغلى عندنا من كُلِّ شيء، أهم عندنا من كُلِّ شيء، لسنا بشيء إلا بديننا، بدون الدين الإلهي، الذي أكرمنا الله به، بدون القرآن الكريم، محتوى الرسالة الإلهية، الذي شرفنا الله به، وقال عنه: {وَإِنَّهُ لَذِكُرٌ لَكَ وَلِقَوْمِكَ} [الزخرف: من الآية ٤٤]، نحن لا شيء، نحن ضائعون في الدنيا والآخرة.

انتماؤنا الإيماني يفرض علينا أن نغضب عندما يحارب ديننا، أن نُستقر عندما تستهدف مقدساتنا، وأن يكون لنا موقف كمسؤولية، الأمَّة الإسلامية قادرة على أن يكون لها مواقف، مواقف هي بمقدورها، تستطيعها، وليست مكلفة، وليست ضارة بها، وليست مؤثرة عليها، ولكنها مواقف ذات تأثير كبير على أولئك: موقف التعبثة التوعوية، وإعلان الموقف في التعبير عن ذلك، والمقاطعة للبضائع.

الغرب بشكلٍ عام -والدول الأوروبية منه- صنمهم الحقيقي الذي يعبدونه هو المال، هو صنمهم، هم أمّة مادية، غارقة في المادة، أهم شيء عندها هو المادة، هو المال، كُلّ وجهتهم في الحياة نحو المال، كُلّ اهتمامهم منصّبٌ نحو المال، كُلّ وجهتهم الأمّـــة الإسلامية، في هذا الموقف فحسب، في هذا الموقف فحسب، في هذا الموقف فحسب، في المقاطعة لبضائع كُلّ تلك الدول، التي تفتح المجال لإحراق الماصاحف، وتجعل لذلك حماية قانونية، لو اتخذت الأمّـــة الإسلامية، وهي أكبر سوق الآن في العالم؛ لأنّها أمّـة مستهلكة، وليست منتجة، فهي سوق كبيرة وضخمة، ويعتمد عليها الآخرون وليست منتجة، فهي سوق كبيرة وضخمة، ويعتمد عليها الآخرون يراجعوا عن ذلك، وأن يكفوا عن ذلك، وهنا تأتي المسؤولية في يراجعوا عن ذلك، وأن يكفوا عن ذلك، وهنا تأتي المسؤولية في الموقف المكن.

الأمة ستحاسب، وتُسأل وتجازى، عندما تترك ما يمكنها أن تفعله وهو في إطار مسؤوليتها، في نطاق مسؤولياتها وواجباتها، ثم لا تفعله، لو توحدت كلمة المسلمين على هذا المستوى: مقاطعة جادة، وقرار صارم وحازم في ذلك، لأرغموا أولئك؛ لأنهم حكما قلنا- هم عُبَّاد المال، هو صنمهم الأكبر، الذي يعبدونه من دون الله، ويتجهون إليه، ويعطونه أهميّة فوق كُلل

طبعًا إذًا لم تتجه الأُمّة الإسلامية بشكل عام، فلا يعني ذلك أن يتنصل الكل، أو أُن يرهن الإنسان موقفه بالبقية، هو الموقف الصحيح، الذي سيكون له فاعلية كبيرة بد أب و اجتمعت كلمة المسلمين -أكثر من خمسين دولة، أكثر من مليار إنسان- لمقاطعة تلك البضائع، وهم أكبر سوق الما، هو الموقف الفاعل، الموقف المؤثر، الذي كان -بلا شك سيرغم أولئك على أن يمنعوا منعًا باتا إحراق القرآن الكريم، وأن يحترموا هذه الأُمّة، أن ينظروا إليها باحترام، أن يقروا لها مقدساتها، وحرماتها، ودينها؛ لأن في هذا استهتار يفترض أنه أهم شيء لديها، لكن على الإنسان بشكل شخصي، يفترض أنه أهم شيء لديها، لكن على الإنسان بشكل شخصي، يكون لهم هم موقف، حتى لو لم يحصل الموقف العام؛ نتيجة يكون لهم هم موقف، حتى لو لم يحصل الموقف العام؛ نتيجة ونقص الايمان، ونقص الاستشعار للمسؤولية، فأن يكون لهم موقف.

- بالكلام، بالتعبير عن سخطهم، عن غضبهم، بالرد.

- في التوجّـه إلى القرآن، للاهتمام به أكثر؛ حتى يرى أُولئك أن النتيجة هي: أن تندفع هذه الأُمّـة أكثر وأكثر نحو الاهتمام بالقرآن، والتقديس للقرآن، والصلة الوثيقة بالقرآن الكريم.

- ثم على مستوي المقاطعة للبضائع، أن يكون هناك موقف حازم، وأن يكون موقف قوي، في المستوى الذي يمكن أن يتحقق، الدعوة تكون دعوة جامعه وشاملة للجميع، وفي الواقع العملي التنفيذي: أن يتجه الإنسان ليكون ممن يتبنى موقفه، ممن لا يتنصر، ممن لا يفرط، ممن لا يهمل، ممن يعبر عن إيمانه، عن تقواه لله «سُبِكانَهُ وَتَكَالَى»، عن استشعاره المسؤولية، عن التزامه، عن تقديسه لمقدساته؛ لأنَّ المسألة -أيضًا كما قلنا- فيها سخرية واستهتار بهذه الأمَّــة، والله المستعان.

في شهر رمضان -كما قلنا- ينبغي أن يكون هناك إقبال أكبر إلى القرآن الكريم، وأثر القرآن التربوي، وأثره العظيم، وبركاته، في نفس الإنسان، وفي حياته، وفي واقع المجتمع الذي يُقبل إليه، ويسعى للاهتداء به، بركات عظيمة، وأثر عظيم، وهو صلة عظيمة بالله «سُبِكانةً وَتَعَالَ».

نَسْأَلُ اللَّهُ «سُبحانهُ وَتَعَالَى أَنْ يَهدِينَا وَإِيَّاكُم بِالقرآن الكَرِيم، وَأَنْ يَتَقبَّل مِنَّا وَمِثْكُمُ الصِّيَام، وَالقيَّام، وَصَالِحَ الأَعْمَالَ، وَأَنْ يَرْحَمَ شُهَدَاعَنَا الأَبْرَار، وَأَنْ يَشْفِيَ جَرْحَانا، وَأَنْ يُفَرِّجَ عَنْ أَسْرَانَا، وَأَنْ يَنصُرِه، إِنَّهُ سَمِيعُ

وَالسَّلَامُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَلَةُ اللَّهِ وَبَرَكَاتَهُ.

## المؤمن ليس كأولئك الذين لا يلجؤون إلى الله إلا في حالة العسرة

أَعُوذُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيم بِسْم اللَّهِ الرَّحْمن الرَّحِيم

إِلْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ، وَأَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ الْمَلِكُ الْحَقَّ الْمُبِينَ، وَأَشْهَدُ أَنَّ سَيِّدَنِا مُحَمَّدًا عَبدُهُ وَرَسُوْلُهُ خَاتَمُ

اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى آلِ مُحَمَّدٍ، وَبارِكْ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى آلِ مُحَمِّدٍ، كَمَا صَلِّيْتُ وَبَارَكْتَ عَلَى إبراهيم وَعَلَى وَعَلَى آلِ مُحَمِّدٍ، كَمَا صَلِّيْتُ وَبَارَكْتَ عَلَى إبراهيم وَعَلَى ٱلِ إِبْراَهِيمِ إِنَّكَ حَمِيدٌ مَجِيدٌ، وَارْضَ اللَّهُمُّ بِرِضَاكَ عَنْ أصَحَابَّهِ الْأَخْيَارِ الْمُنْتَجَبِينَ، وَعَنْ سَائِرِ عِبَادِكَ الصَّالِحِينَ

الَّلهُمَّ اهْدِنَا، وَتَقَبَّلِ مِنَّا، إِنَّكِ أَنت السَّمِيعُ العَلِيم، وَتُبْ عَليَنَا، إِنَّكَ أَنت التَّوَّابُ الرَّحِيمْ.

أَيُّهَ الإِخْ وَهُ وَالأَخْوَات: السَّلَامُ عَلَيْكُمْ وَلَيْكُمْ وَرَحْمَـةُ اللَّهِ وَبَرَكَاتُـه.

في سِيَاقِ الآياتِ المباركةِ (في سورة البقرة) التي تحدَّثتْ عن فريضة صيام شهر رمضان المبارك، في نفس الآيات، في وسطها، تلك الآيات التي تحدثت عن هذه الفريضة العظيمة، يقولُ اللهُ «سُبِحَانَهُ وَقَعَالَ»: {وَإِذَا سَأَلُكَ عِبَادِي عَنِّي فَأَنِّي مَوْلِي اللهُ «سُبِحَانَهُ وَقَعَالَ»: {وَإِذَا سَأَلُكَ عِبَادِي عَنِّي فَأَنِّي مَرِبٌ أَحِيبُ رَغُوهَ النَّاعِ إِذَا دَعَانَ فَلْيَسْتَجِيبُوا لِي وَلُيُؤْمِنُوا بِي لَكُلُّهُمْ يَرْشُلُونَ} [البقرة: الآية ٢٨٦]، في هذه الآية المباركة -التي عباراتها رقيقة، تُعبَّر عن رحمة الله «سُبكانَهُ وَتَعَالَ»، ورأفته عباراتها رقيقة، تُعبِّر عن رحمة الله «سُبكانَهُ وَتَعَالَ»، ورأفته بعباده، ولطفه بهم- يأتى الحث على الدعاء، والدعاء بشكل عام، في كُلِّ أحوال الإنسان وفي كُلِّ الأزمنة، هو مطلوبٌ من الإنسان، الله أمرنا بذلك، والإنسان بحاجة -أصلًا- إلى ذلك، وهناك مواسم معينة، منها شهر رمضان المبارك، هي من المواسم الميزة في الاستجابة للدعاء.

في شهر رمضان، في إطار اهتمام الإنسان بتقوى الله «سُبِحَانَهُ وَتَعَالَى»، وسعيه للالتزام أكثر، وتوجَّهه بالطاعات إلى الله «سُبحَانَهُ وَتَعَالَى»، واهتمامه أكثر بالقرآنِ الكريم، والأجواء التي يعيشها، فِيشعر فيها بالقرب من الله أكثر، كُـلّ ذلك يعتبر فرصةً مهمةً في الإقبال إلى الله بالدعاء، والتوجّـه إلى الله «سُبِحَانَهُ وَتَعَالَى» بالدعاء؛ لأَنَّ تلك الأجواءَ التي فيها التوجِّه نحو الالتزام بطاعة الله، نحو الالتزام بالتقوى، وتلك المشاعر التي تهيئ الإنسان إلى الإقبال بخشوع وتضرع، ورغية ورهبة إلى الله «سُبحَانهُ وَتِعَالَى»، تجعل الإنسان قريبًا من الدعاء، على النحو الذي تتهيأ فيه الاستجابة، يعني: تتوفَّر فيه شروط الاستجابة وظروف الإستجابة، بشكل أفضل من كثير من الأحوال الأَخرى والظروف الأُخرى، فهي فرصةٌ مهمةٌ في الإَقبال

من جانب آخر، فَالله «سُبحَانَهُ وَتَعَالَى» هيأ الاستجابة للدعاء، وقدَّمً -من واسع رحمته وبفضله وكرمه- هذا العرض المهم لعباده، وخص هذا الموسم بالمزيد من فرص الاستجابة، من عطائه، من رحمته، من كرمه، فهذه فرصة مهمة.

• واقعُ الناس بشكلِ عام، في حالة الالتجَاء إلى الله «سُبِحَاْنَهُ وَتَعَالَى»، وَالتوجِّـه ۛإليه بالدعاء، هو واقعٌ يفرض عليهم هذه الحالة: ۗ

الإنسانُ بفطرته، وفي ظروف حياته، يشعر بحاجته إلى الله «سُبِحَانَهُ وَتَعَالَى»، لا سِـيَّـما في حالة الضر والكرب، وعند الشدائد، وعند المهمات والملمات؛ فالكثير من الناس - في مثل تلك الظروف- يلتجئون إلى الله، يتوجّ هون إليه بالدعاء، عند حالة الاضطرار؛ لأنَّها فطرتهم: الشعور بالافتقار إلى الله والحاجة إلى الله، وأن الله هو ربهم، وملاذهم، وملجأهم، وهو القادر وحده على إغاثتهم، وعلى أن يمُن عليهم، وعلى أن يكشف عنهم الكرب، ويكشف عنهم ما يُلمُّ بهم من المهمات، التي يشعرون بالعجز تجاهها، ويشعرون أينضاً بعجز غيرهم، غيرهم من البشر، غيرهم من الكائنات، في دفعها عنهم، فيبقى أملهم الوحيد ورجاؤهم في الله «سُبِحَانَهُ وَتَعَالَى» وحده، فيرجعون إليه، مخلصين له الدعاء، ومخلصين له التوجّب والعبادة؛ لأَنَّهم يُدركون في تلك اللحظات أُنه لا ملّجاً لهم إلّا الله، ولا منقذ لهم إلّا الله، ولا قادر على أن يغيثهم ويكشف الكربّ عنهم إلا الله «سُبِحَانَهُ وَتَعَالَى».

وهذا يحصل حتى عند غس المؤمنين، في واقع المشركين، في واقع الكافرين، في تلك الحالة الصعبة جِـدًّا، وفي حالات الشدائد وَالْكُرِبِ، كَمَا يَقُولُ الله «سُبِحَانَهُ وَتَعَالَى » فِي القَرِآنِ الكريم: {وَإِذَا مَسَّ النَّاسِ ضُرٌّ دَعَوْا رَبَّهُمْ مُنِيبِينَ إِلَيْهِ ثُمَّ إِذَا أَذَاقَهُمْ مِنْهُ رَحْمَٰةٌ إِذَا فَرِيقٌ مِنْهُمْ بِرَبِّهِمْ يُشْرِكُونَ} [البقرة: الآية ١٨٦]، الناس بشكلٍّ عام، عند حالة الضِر، التي يعجزون عن كشفها، وعن · الامتناع منها، وعن وقاية أنفسهم منها، ويشعرون بعجز غيرهم كذلك، يلتجئون إلى الله «سُبِحَانَّهُ وَتَعَالَى» بفطرتهم، يدركون أنه لا منقذ لهم إلا هو، بعد أن يفرج الله عنهم، وأن يذيقهم من رحمته، يتنكر الكثير منهم لله «سُبِحَانَهُ وَتَعَالَيٰ» ولنعمته عليهم، وينسون ذلك، ويتجهون إلى غير الله «جَلَّ شَأنُهُ».

يقول «جَلَّ شَأنُهُ» أَيْـضاً في القرآن الكريم: {وَإِذَا مَسَّكُمُ الضُّرُّ فِي الْبَحْرِ ضَلَّ مَنْ تَدْعُونَ ۚ إِلَّا إِيَّاهُ}[الإسراء: الآية٦٧]، في البحر حالة الخطر تكون كبيرةً على الإنسان، فإذا أحس بالخطر الكبير وتوقع الهلاك لنفسه، التجأ إلى الله «سُبِحَانَهُ وَتَعَالَى»، وكان هذا حال حتى المشركين، يلتجئون إلى الله «سُبحَانَهُ وَتَعَالَى» وحده، وينسون كُلِّ تلك الآلهة الأُخرى، التي يشركون



 الله عز وجل هيًا الاستجابة للدعاء وخص هذا الموسم بالمزيد من فرص الاستجابة من عطائه ورحمته وكرمه؛ فهذه فرصة مهمة

 الناس بحاجة إلى الالتجَاء لله سبحانه وتعالى لا سِيَّـما عند الشدائد والملمَّات والكثير من الناس يلجؤون إليه عند حالة الإضرار؛ لأنَّما فطرتهم والله القادر على كشف الكرب وما بهم من ملمات

> بها، الآلهة المصطنعة المزيفة، التي يشركون بها مع الله «سُبحَانُهُ وَتَعَالَى»، ينسونها، {ضَلَّ مَنْ تَدُعُونَ إِلَّا إِيَّاهُ}؛ لأَنَّهم بفطرتهم، يدركون أنها لا تنفعهم بشيء، أنها عاجزة، أن الله وحده هو المقتدر على أن ينقذهم، وأيضاً يدركون بفطرتهم أنه يسمع دعاءهم، أنه رحيمٌ، يرحم عباده، ويغيثهم، ويستجيب لهم، كُلُّ هذا يدركونه بفطرتهم.

> يقول «جَلَّ شَائُهُ»: {وَإِذَا غَشِيَهُمْ مَوْجٌ كَالظُّلَلِ}[لقمان: من اللَّية ٣٢]، في البحر، تأتِّي أمواج هائلة جِدًّا، فَيتُوقعون الغرق، ويستشعرون خطر الغّرق والهلاك، {دَعَوُا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَّهُ الَّدِّينَ}[لقمان: من الآية٣٣]، يعني: اتجهوا إلى الله وحده بالدعاء، بإخلاص، وبتضرع وإنابة، بخشوع، بإقبال كبير إلى الله «سُبِحَانَهُ وَتَعَالَى».

> فهذا على المستوى العام بالنسبة للواقع البشري، الناس عباد الله، يشعرون بالحاجة إليه، عند الاضطرار، عند الكرب، عند الشدة، يدركون أنه المغيث والمنقذ، ولذلك يقول «سُبِحَانِهُ وَتَعَالَى»: {أَمَّنْ يُجِيبُ الْمُضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكَّشِفُ الْسُّوءَ وَيَجْعَلْكُمْ خُلَفَاءَ الأرض}[النمل: ٦٢]، هم يدركون أنه وحده «سُبِحَانَهُ وَتَعَالَى» القادر على إجَابَة المضطر، والرحيم، الذي يجيب المضطر، في حالة الاضطرار، والضر، والكرب الشديد، والأهوال الرهيبة، هو المغيث، هو المنقذ، هو الرحمن الرحيم، هو الذي يكشف السوء، والإنسان في عجز تام عن كشفه عن نفسه، وعن دفسه، وعن دفسه، فيلتجئ إلى الله «سُبكانه وَتَعَالَى» فيكشفه عنه، هو الذي جعلنا خلفاء الأرض، ووهبنا ما فيها من النعم.

#### ما يميز الحالة الإيمانية لعباد الله المؤمنين في

أنهم لا يقتصرون فقط في اللجوء إلى الله «سُبِحَانَهُ وَتَعَالَى»، في الالتجاء إليه، بالدعاء في حالة الاضطرار والكرب الشديد، ولا ينطلقون فقط من منطلق واحد، هو ذلك المنطلق الذي انطلق منه الذين شعروا بالضم والخطر الكبير، فالتجأوا اضطرارًا الله «سُبِحَانَهُ وَتَعَالَى»، شعور الحاجة والافتقار الشديد لتلك اللحظة

المؤمن هو يرجع إلى الله، وَيلتجئ إلى الله، في حالة الاضطرار، في حالة الكرب، في حالة الشدة، بمشاعر العبوديّة لله ﴿ سُبِحَانَهُ ۚ وَتَعَالَى ۗ ، وِالخِضوع، والخِشوع، والافتقار التام إلى الله «سُبِحَانَهُ وَتَعَالَى»، ولَكنه أَيْـضاً لَا يقتصر على ذلك، هو يرجع إلى الله في كُلِّ الأحوال، هو .. ذلك الذَّى يدَّعو الله، في الشَّدَّة والرخاءِ، وفي العسر واليسر، في كُلِّ الْأحوال والظرُّوفِ يبقي دائِماً مقبِّلًا إلى الله، منيبا إِلَى الله، يدعو الله «سُبِحَانَةً وَتَعَالَى»؛ باعتبار الدعاء بالنسبة له صلةً عبادة، صلةً عبادةٍ يتعبَّدُ اللهَ بها، يتعبَّدُ لله «سُبِحَانَهُ وَتَعَانَى» بالدعاء، من موقع شعوره أنه عبدٌ لله «سُبِحَانَهُ وَتَعَالَى ۗ»، لا يملك لنفسه نفعًا ولا ضَرًّا إلَّا ما شاء الله، وأن الله هو الرب والإله، الذي نرجع إليه؛ باعتبارنا عبيدًا في كُـلّ شؤون حِياتنِا، وفي كُـلّ متطلبات حياتنا، وفي كُـلّ ظروف حياتنا، وفي كُلِّ أحوالنا، فهو بشعور العبودية لله، يتقرب إلى

الله بالدعاء كصلة عبادةٍ، يتعبد لله بها.

ولهذا ورد في النص النبوي، في الحديث النبوي الشريف، عن رسول اللِه ّ «صَلَوَاتُ اللَّهِ ّ عَلَيَّهِ وَعَلَى ٓ الِهِ»: ((ٱلدُّعاء ۖ مُخُ العِبَادة))؛ لأنَّ الإنسان يتوجَّه فيه من واقع الشعور العميق بأنه عبدٌ لله، لا يملك لنفسه نفعًا ولا ضَرًّا إلا ما شاء الله، وأنه بـــ مفتقرٌ افتقارًا تامًا إلى الله في كُـلٌ شيء، وأنه يتوجّـه إلى الله «سُبِحَانَهُ وَتَعَالَى» في كُلِّ شُوُّونِ حياته، وفي كُلَّ مسيرة حياته، معيِّدًا نفسه لله «سُبحَانَهُ وَتَعَالَى».

وأيضا يتوجّه في حالة الدعاء من منطلق إيماني: هو يَرِجو الله «سُبِّحَانَهُ وَتَعَالَى»، يحب الله، ينشد إلَّى الله «سُبِحَانَهُ وَتَعَالَى»، يأمل رحمة الله وفضله، مشاعِره الإيمانية في الرجاء، والمحبة، والخشية، مشاعر متميزة؛ لأنَّها مهاعر ليست فقط تأتي في حالة الكرب الشديد، والضيق الشديد، وإلمخاطر الرهيبة، وإنما تأتي أيضاً في مختلف الحالات؛ لأنَّه يعيش الشعور الإيماني، في حالة العبادة لله، والتقرب إلى الله «سُبِحَانَهُ وَتَعَالَى».

تأتي في حالة الإنقطاع إلى الله، لا يرجو إلا الله، يعتبر البقية كُلِّهم مثله عبيدٌ لله «سُّبِحَانَهُ وَتَعَالَى»، لا يملكون لأنفسِهم نفعًا ولا ضرًا إلا ما شاء الله، وجهته فيما يرجوه، فيما يأمله، إلى الله «سُبِحَانَهُ وَتَعَالَى»، ولهذا يقول الله «سُبِحَانَهُ وَتَعَالَى» مُخاطِباً لنبيه «صَلُوَاتُ اللَّهِ عَلَيهِ وَعَلَى اَلِهِ» {وَاذْكُرِ اسْمٍ رَبَّكَ وَتَبِّتَلْ إِلَيْهِ تَبْنِيلًا (٨) رَبُّ الْـمَشْرِقِ وَالْـمَغْرِبِ لاَ إِلَهَ إِلَّا هُوَ فَاتَّخِذْهُ وَكِيلًا } [المزمل: ٨-٩]، فالمَؤمَن متبتلٌ إَلَى الله، مَنقطعٌ إلى الله، كُـلّ آماله، كُـلّ رجائه، يتوجّـه نحِو الله «سُبِحَانَهُ وَتَعَالَى»، فله هذه الصلة الإيمانية: هو يتخذُ الله وكيلًا، يَكلُ الله كُلِّ أموره، يرجع إليه في كُلِّ شؤونه، يلتجئ إليه في كُلَّ ظروفه، وجهته إلى الله في كُلِّ اهتماماته وهمومه، ((انقطع الرجاء إلَّا مِنك، وَخَابِت الآمَال إِلَّا فِيك))، يرجع كحالةً عبادةٍ منتظمة، في أوقاتها، وفي حالاتِها، كما يقول الله «سُبِحَانَهُ وَتَعَالَى» مخاطباً لنبيه «صَلَوَاتُ اللَّه عَلَيه وَعَلَى آلِه»: {وَاصْبرُ نَفْسَكَ مَعَ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ بِالْغَدَاةِ وَالْعَشِيِّ يُرِيدُونَ وَجْهَةً} [الكهف: من الآية ٢٨].

الإنسانُ يتوجّبه إلى الله بالدعاء، كجزءٍ من عبادته المنتظَّمة، المُستمرَّة، ألتي هي كلها دعاءٌ لله «سُبِحَانَهُ وَتَعَالَى»، {يَدْعُونَ رَبُّهُمْ}، كلها دعاء، كلها توجّه بالعبودية نحو الله «سُبِحَانَهُ وَتَعَالَى»، والافتقار إلى الله، فالمؤمن ليس كحال أُولئك، الذين لا يتذكرون الله ويلتجئون إليه إلَّا عند الكرب الشديد، والضيق الشديد، والعسر، هو يرجع في كُلِّ الأحوال.

كذلك دائرة الاهتمامات بالنسبة للدعاء:

الآخرون قد يلتجئون إلى الله عند حالة العسر، والشدة، والضيق، والفقر، وعندما يواجهون مشاكل عصيبة في هذه الحياة يعجزون أمامها، حينها يتذكرون الله، وكانوا غافلين، وحتى بعد أن ينقذهم، أو يفرِّج عنهم، أو يمُنّ عليهم، يتجهون فورًا في حالة غفلة عن الله «سُبِحَانَهُ وَتَعَالَى»، لا يتوجِّهون إليه حتى بالشكر، ثم يغفلون عنه، وينسونه، ويتجهون في معصيته.

الإنسان المؤمن اهتماماته واسعة: في حالة العسر، في حالة الشدة، هو يرجع إلى الله «سُبِحَانَهُ وَتَعَالَى»، في مهمات الحياة، يرجع إلى الله «سُبِحَانَهُ وَتَعَالَى»، ولكنّ اهتماماته واسعة:

- هو يطلب من الله «سُبِحَانَهُ وَتَعَالَى» أَيْضاً ما يتعلق بآخرته، بمستقبله المهم عند الله «سُبِحَانَهُ وَتَعَالَى».

- ما يتعلق بدينه، في أداء دِينه، في الالتزام بدِينه، هو يعرف قيمة الدين في هذه الحياة، وأهميته لآخرته.

- يطلب من الله المغفرة، هو يدرك حاجته إلى المغفرة، أنها من الاحتياجات الأساسية؛ لأنَّه يعي ما تجره عليه الذنوب، من المصائب، من المشاكل، من العقوبات، ما يُحرمَ؛ بسببها من الخيرات، فهو يدرك خطورتها، يحمل هذا الوعي، فيمًا يؤثر عليه في واقع الحياة، في ظروف الحياة، وعيه أوسع من وعي ذلك الإنسان البعيد عن الحالة الإيمانية.

ولهذا نجد في دعاء الأنبياء والرسل، ودعاء المؤمنين، الوارد في القرآن الكريم، أن في مقدمته، ومن أهمه: التركيز على طلب المغفرة، يطلبون من الله المغفرة، بشكلِ متكرّر، فيه مِقِدمة دعائهم، من أهم ما يركزون عليه ويطلبونه من الله؛ لأَنَّهم يدركون الحاجة إلى المغفرة، ونجد في دعاء نبى الله آدم، نبي الله نوحٍ، نبي إلله إبراهيم، أنبياء آخرين في القرأن الكريم، ذكر الله بعضًا من أدعيتهم، وتركيزهم فيها هو على المغفرة:

٥ (رَبَّنَا ظَلَمْنَا أَنفسنَا وَإِن لَّمْ تَغْفِرْ لَنَا وَتَرْحَمْنَا لَنَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخُسِرِينَ} [الاعراف: الآية ٣٠٠]، دعاء آدم وحواء.

 دعاء نبى الله نوح: {رَّبِّ ٱغْفِرْ لِي وَلِوَٰلِدَيَّ وَلِمَن دَخَلَ بَيْتِيَ مُؤْمِنًا وَلِلْمُؤْمِّنِينَ وَٱلْمُؤَّمِنَٰتِ} [نوحَ: مَنْ الاَيةَ ٨٦].

 نبي الله إبراهيم: {رَبَّنَا ٱغْفِرْ لِي وَلِوَٰلِدَيَّ وَلِلْمُؤْمِنِينَ يَوْمَ يَقُومُ ٱلْحِسَابُ}[إبراهيم: الآية ١٤].

بعضٌ من أدعيتهم، هناك غيرُهم أيْضِاً، في أدعية المؤمنين، التي يذكرها الله «سُبحَانَهُ وَتَعَالَى»، من أهم ما يركزون عليه فيها: هو طلب المغفرة، هم يدركون الحاجة، الحاجة إلى المغفرة، وأُنْ كَثيراً من المصائب، من المشاكل، التي يعاني منها الإنسان، تجرُّها عليه ذنوبه، وخطاياه، ومعاصيه، قلذلك يطلبون باستمرار المغفرة، ويتضرعون إلى الله في ذلك.

يطلبون العون في دينهم، حتى في الأمور العبادية، نبي الله إبراهيم «عَلَيْهِ السَّلْامُ» من دعائه: (رَبِّ ٱجْعَلْنِي مُقِيمَ ٱلصَّلُوةِ وَمِن ذُرَّيَّتِي رَبَّنَا وَتَقَبَّلُ دُعَاءٍ}[إبراهيم: الآية ٤٠].

- يطلبون من الله أن يفرغ عليهم الصبر؛ لِيصبروا، في الالتزام بدينهم، في مواجهة صعوبات الحياة، في أداء مهامهم الإيمانية: {رَبِّنَا أَفْرِغُ عَلَيْنَا صَبْرًا}، يأتي هذا في دعاء الأنبياء،

- يطلبون من الله «سُبِحَانَهُ وَتَعَالَى» النصر، وهم في ميدان العمل، في مواجهة الأعداء، فيلتجنُّون إليه بطلب النصر، مع

وهكذا نجد الأدعية في القرآن الكريم، التي ذكرها الله لرسله وأنبيائه، وللمؤمنين من عباده، في مختلف أحوالهم وظروفهم، عند الشدائد، عند المحن:

- يذكرُ الله «سُبِحَانَهُ وَتَعَالَى» في محنة نبيه يعقوب، التي كانت محنةً طويلة، لسنواتٍ طويلة، صبر فيها الصبر الجميل: {فَصَبْرٌ جَمِيلٌ } [يوسف: من أية ١٨]، صبر متميز، لم يُظهر معه الجزع، ولاً الَهَالْعَ، ولا غير ذلك، ومع ذلك كان ملَّتجاً إِلَى اللّه: {قَالَ إِنْمًا أَشْكُوا بَتْي وَخُزْنِي إِلَى اللّهِ}[يوسف: من الاَية ٨٦]، ولم يياس أِبدًا، وبقيَّ ملتجئًا إَلى الله «سُبِحَانَهُ وَتَعَالَى»، في ذروة الشدة، بعد أن بلغت به المحنة مبلغًا كبيراً، ووصل إلى حالةٍ صعبة، هو الذي يخاطب أبناءه قائلاً لهم: {يّا بَنِيَّ انْهَبُوا فَتَحَسَّسُوا مِنْ يُوسُفُ وَأَجِيهِ وَلا تَيْأَسُوا مِنْ رَوْحِ اللَّهِ إِنَّهُ لا يَيْأُسُ مِنْ رَوْحِ اللَّهِ إِلَّا الْقَوْمُ الْكَافِرُونَ}[يوسف: الآية ٨٧].

- نبي الله يوسف كذلك، ذكر الله التجَاءه إليه، في مختلف المحن التي واجهها.

- نبى الله أيوب «عَلَيْهِ السَّلَامُ»، وهو الذي عانى من الضر والمرضّ، والظروف الصحية الصعبة، والظروف النفسية كيف كان صابرًا، وكيف كان ملتجيًّا إلى الله «سُبِحَانَهُ وَتَعَالَى»، وكيف فرّج الله عنه.

فالمؤمن في دعائه دائرة اهتماماته واسعة، لا يكون دعاؤه فقط منحصرًا أن يكشف الله عنه المرض، وأن يوسع له الرزق، ومنحصرًا على المتطلبات المادية، بل يشمل: الاهتمام بأمر دينه، بمستقبله عند الله «سُبِحَانَهُ وَتَعَالَى» في الآخرة، بطلب بكثير مما قد يركز عليه البعض فقط.

ولهذا يقول الله «سُبِحَانَهُ وَتَعَالَى» في الفرق بين الحالتين والاهتمامين: {فَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَقُولُ رَبَّنَا عَاتِنَا فِي الْحَالَّةِ فِي الْحَالَةِ فَي الْكَا الدُّنْيَا}[البقرة: من الآية ٢٠٠]، كُـلِّ دعائه يتوجّـه نحو مطالبه الدنيوية، وينحصر على ذلك، ولا يلتفت إلى آخرته، ولا إلى أمر دينه، {مَن يَقُولُ رَبَّنَا ءَاتِنَا فِي ٱلدُّنْيَا}[البقرة: من الآية٢٠٠]، اهتماماته كلها متجهة إلى ذلك، تفاصيل تعود إلى الإنسان، فيما يطلبه من أموره الدنيوية، {وَمَا لَهُ فِي ٱلآِخرة مِنْ خَلِّق}[البقرة: من الآية٢٠٠]، لا يركز -أصلًا- على أن يكون له نصيب في ──

فنرى الفارق بين الحالتين، بين من لديه اهتمام واسع، لديه وعي بما يحتاجه فعلًا، بما هو متطلبات أساسية له، ذات أهمية كبيرة له؛ لأنَّ تلك الأمور التي تجاهلتها، ولم تركز عليها في دعائك، هي أكثر أهمية حتى من تلك التي ركزت عليها، وكان بلمِّكانك أن يتوجِّه دعاؤك واهتمامك بهذا وذاك، في الدنيا حسنة وفي الآخرة حسنة.

الله «سُبِحَانَهُ وَتَعَالَى» هو المبتدئ لعباده بالنعم، وهو الرحيم بهم، ومظاهر رحمته واسعة، في كُلِّ أرجاء حياتنا، في كُـلٌ واقع حياتنا، في كُـلٌ ما نشاهده، رحمةٌ واسعة، ولطفُّ عجيبٌ بناً، نعيش أجواء رحمته، ومظاهر رحمته، وألطافه، في كُلّ حياتنا، وفي كُلّ أجواء حياتنا، وفي كُلّ ظروف حياتناً، والله «سُبِحَانَهُ وَتَعَالَى» من مظاهر رحمته، ومن عظيم رحمته، ومن عظيم كرمه: أن فتح لنا باب الدعاء، هو بِتِدئنا بالرحمة، ويبتدئنا بالنعمة، {وَمَا بِكُم مِّن نِّعْمَةٍ فَمِنَ اللَّهِ}[النحل: من الآية٥٣]، ونحن نعيش َفي رحمته، ونعمه، وألطاًفه، وفضله، ونشعر بذلك في حياتنا، عندما نلتفت نرى ذلك جليًا، ولكن مع ذلك يفتح لنا أيضاً باب الدعاء، ويأذن لنا بالدعًاء جميعاً، يأذَّن لكل عباده أِن يتحدثوا إليه، أن يخاطبوه، أن يطلبوا منه مباشرة، هذه رحمةٌ عظيمة، ليس فقط يأذن لهم في ذلك، بل ويأمرهم بذلك، ويحثهم على ذلك، هذه رحمةٌ عظيم مَّن الله «سُبِحَانَهُ وَتَعَالَى»، وَفَتَحَ الباب لكل عباده في ذلك، أِن يدعوه بشكل مباشر، أن يتحدثوا إليه بشكل مباشر، أن يبثُّوه ويشكوا إليه همومهم، وغمهم، وأوجاعهم، والإمهم، ومتطلبات حياتهم، وأن يلتجئوا إليه في كُلِّ الأحوال، نعمةٌ كسرة.

فالله «سُبِحَانَهُ وَتَعَالَى» هو الرحمن الرحيم، هو الرؤوف بعباده، هو اللطيف بعباده، هو «سُبِحَانَهُ وَتَعَالَى» الودود، كم هي أسماؤه الحسنى، التي تعبِّر عن رحمته بعباده وقربه منهم، وفضله وكرمه؟ هو الكريم، أكرم الأكرمين، والرحيم، أرحم الراحمين، لا أحد أرحم بك منه، أرحم بك حتى من أمك وأبيك، ومن كُلِّ الناس أجمعين.

فالله «سُبِحَانَهُ وَتَعَالَى» فتح لنا باب الدعاء، وأمرنا به، وأَيْضاً لم يربط ذلك بطريقة صعبة، فتح باب الدعاء في كُلّ الأحوال، وفي كُلّ الأوقات، وفي كُلّ الظروف، أينما كنت، وأَينما أنت، وفي كُلّ وقت، وفي كُلّ حال، يمكنك أن تلتجئ إلى الله بالدعاء، هذه رحمةٌ كبيرة من الله «سُبِحَانَهُ وتَعَالَى»، لم يربط المسألة فقط بمكانِ معين، فلا يقبل منك أن تدعوه إلا في ذلك المكان، فتجد صعوبة في الوصول إلى ذلك المكان، أو في حالٍ معين، أو بطريقةٍ صعبة، يحتاج الإنسان مثلاً إلى أن يسافر إلى منطقة بعيدة حِدًّا، وبكلفة هنائة، وقد لا يستطيع أصلاً؛ مِن أنت، ولا ينتم الله مناح أجل أن يدعو الله منها ليسمع دعاءه، يسمعك أينما كنت، وأينما أنت، ولا يستأنه و وميسر للنمت، وانه مناح وميسر للهم، هذه نعمةٌ من الله «سُبِحُنَاتُهُ وَتَعَلَى»، ولهذا قال: {وَإِنَّا سَأَلُكُ عَبَادِي عَنِّى فَإِنِّي وَمِيسُر لهم، هذه يقول: (اسمع)، قريبٌ [[البقرة: من الآية ١٨٦٤]، وأكثر، وقبل أن يقول: (أسمع)، قريبٌ [[البقرة: من الآية ١٨٦٤]. وأنا يقول: [أسمع دعوة الداعي في لَعَلَهُمْ يُرْشُدُونَ} [[البقرة: من الآية ١٨٦].

الله «سُبِحَانَهُ وَتَعَالَى» أمرنا بالدعاء، وقال: {وَقَالَ رَبُّكُمُ الْعُونِي أَسْتَحِبْ لِكُمُ } إغافر: من الآية ١٠]، نتوجّبه إليه بالدعاء والعبادة، وهو يستجيب لنا، هذا وعن منه «سُبِحَانَهُ وَتَعَلَى، قال «جُلُّ شَائُه»: {مُو الْحَيُّ لَا إِلَهُ إِلَّا هُوَ فَانْعُوهُ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ } [غافر: من الآية ٦٥]، هو «شُبِحَانَهُ وَتَعَلَى» الحي الذي لا يموت، فادعوه في كُلِّ الأحوال مخلصين له الدين، ادعوه وحده، اخلصوا له في دينكم، لا تتوجّبهوا إلى غيره بالدين، هو «شُبِحَانَهُ وَتَعَالَى» الذي لم يربط المسألة بدوام معين، أو وقت معين، أو عبر طريق صعبه، هيأ المسألة ويسرها؛ إنما كيف نتوجّبه إليه.

مع ذلك، مع أنه فتح المجال في كُللّ الأوقات، في كُللّ الطروف، فهو «سُبِحَانَهُ وَتَعَالَى» هيأ أوقاتا جعل فرص الاستجابة فيها أكبر، وجعل للدعاء فيها فضلًا أكبر، ومنها:

#### • حالة الاضطرار:

في حالة الاضطرار لا تيأس، في حالة الكرب والشدة لا تقنط من رحمة الله، ارجع إلى الله «سُبِحَانَهُ وَتَعَالَى»، حالة الإنسان الذي ييأسِ حالة رهيبة جـدًّا، يتجه إلى تصرف آخر، أو تنهار نِفسيته، أو غير ذلك، فالإنسان إذا كان في ظُرف اضطرار، أو كرب أو شدة، فليُدرك أنها من مقامات الالتجَاء إلى الله، ومقامات استجابة الدعاء، يعنى: ليكن لديه الأمل أكثر في الاستجابة، وهذا مجربٌ في حياة النَّاس، الإنسان أحياناً يكون في ذروة الشدة والكرب والعناء، يلتجئ إلى الله «سُبِحَانَهُ وَتَعَالَى» من أعماق قلبه، بتضرع وخشوع وإقبالٍ تام، وإقبالٍ صادق إلى الله «سُبِحَانَهُ وَتَعَالَىُّ»، يُنيب بِّكل ما تعنيه الكلمةُ، يرجع رجوعًا صادقًا، بخشوع وخضوع، فيجد كيف فرَّج الله عنه، وكيف كشف الله عنه ذلك الكرب، أو ذلك السوء، حالة الاضطرار والكرب والشدة: هي من مقامات الاستجابة للدعاء، وعلى الإنسان فيها أن يكون دائماً يحمل الأمل، والثقة بالله، وِالرِجاءَ فِي الله «سُبِحَانَهُ وَتَعَالَى»، قالَ «جَلَّ شَأْنُهُ»: ۚ {أَمَّنْ يُجِيبُ الْمُضْطَرَّ أَإِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ السُّوءَ وَيَجْعَلَكُمْ خُلَفَاءَ الْأَرْضَ} [النمل: من الآية ٦٢].

في مواقف الطاعة ومقامات العبادة: هي من المقامات المناسبة للدعاء، وفرص الاستجابة فيها كبيرة:

- مثل: عقب الصلوات.
- ومثل: شهر رمضان المبارك، وليالي شهر رمضان المبارك.
  - وليلة القدر.
  - و هكذا، أوقات.
  - والثلث الأخير من الليل.
    - وفي ميادين الجهاد.

مواطن جعلها الله من أهم المواطن لاستجابة الدعاء، فالفرصة فيها كبيرة.



نجد في دعاء الأنبياء والرسل الواردِ في القرآن الكريم
أنهم يطلبون من الله المغفرة؛ لأنّهم يدركون أهميّتها

■ لكل إنسان تجاربه أنه دعا الله فأنقذه الله عز وجل من حالة كرب وفرجٌ عنه شدة وَالناس يدعون الله ويستجيب لهم دعاءهم فينسون

الإنسان المؤمن اهتماماته واسعة وهو يرجع إلى الله في مهمات الحياة وأنه من الاحتياجات الأساسية للآخرة

#### • ووقت نزول الرحمة والغيث.

وحالات معينة، الإنسان يغتنم الفرصة فيها، وردت فيها آثار وأحاديث عن رسول الله «صَلَوَاتُ اللَّهِ عَلَيهِ وَعَلَى آلِهِ».

في حالة الدعاء، نتوجًــه إلى الله بالدعاء بتضرُّع، للدعاء

لا يكون الإنسان أثناء الدعاء غافلًا، وشارد الذهن، وغير مركِّر، يعني: بالحد الأدنى أن يكون متوجّها بذهنه، وقلبه، وشعوره، ولسانه، ونفسه، إلى الله «سُبحَانَهُ وتَعَالَى»، لا يدعو وهو شارد الذهن، منشغل التفكير في أمور أُخرى، غير مركز، ولا مقبل إلى الله «سُبحَانَهُ وَتَعَلَى»، الله يقول في القرآن الكريم: {انْعُوا رَبَّكُمْ تَضَرُّعًا وَخُفْيةٌ إِنَّهُ لا يُحِبُّ المُعْتَدِينَ (٥٥) وَلا تُقْسِدُوا في الأرض بَعْدَ إصلاحها وَانْعُوهُ خَوْفًا وَطَمَعًا إِنَّ رَحْمَتَ اللَّهِ قَريبٌ مِنَ المُحْسِنِينَ} [الأعراف:٥٥-٥٦].

فحالة الدعاء، يسعى الإنسان إلى أن يكون فيها متضرعًا، مقبلًا إلى الله بقلبه وذهنه، متوجّ ها بخشوع إلى الله «سُبحَانَةٌ وَتَعَلَى»، وخضوع، وتذَّلل، يحمل مشاعر الافتقار إلى الله، مشاعر الحاجة إلى الله، مشاعر التذلل والعبودية لله «سُبحَانَةٌ وَتَعَالَى»، هذا من أهم آداب الدعاء، والعبودية لله «سُبحَانَةٌ وَتَعَالَى»، هذا من أهم آداب الدعاء، دعائه، [وَخُفْيَةً}، يعني: لا يحتاج الإنسان إلى أن يرفع صوته إلى حَد كبير، قد تكون الحالة التي يرفع صوته: إذا كان في وضع جماعي، يدعو عن الجميع، يرفع بالقدار جماعي، يدعو عن الجميع، يرفع بالقدار وهو من آداب الدعاء، إخفاؤه، والدعاء الخفية، يعني: من دون أن ترفع الصوت، هو من آدابه في الأساس.

{وَلَا تُفْسِدُوا فِي الأَرْضَ بَعْدَ إصلاحهَا}؛ لأَنَّه مع الدعاء لا بُـدً من الاستقامة، السعي للاستقامة في العمل، في التصرف، إذا كان دعاء مع انحراف، مع فساد، مع معصية، مع إصرار على المعاصي، فهذه حالة بعيدة، تبعد الإنسان عن الاستجابة لدعائه.

[وَاَدْعُوهُ خَوْفًا وَطَمُعًا]، أن تحمل في مشاعرك وأنت تدعو الله مشاعر الخوف، الخوف من التقصير، من عواقب التقصير، الخوف من العاصي وآثارها، الخوف من عذاب الله وبأس الله، فتدعوه وأنت خائف من آثار ذنوبك، من تبعات أعمالك السيئة، من سخطه وغضبه وعذابه، وَأَيْضاً مع الخوف الطمع، وليس فقط مشاعر الخوف، وأنت تطمع فيما وعد الله به وأنت ترجو الله لا تدعوه وأنت يائس، الله يعلم، هو يعلم خفايا نفسك، وذات صدرك، لو دعوت وأنت في نفس الوقت غير راج، غير مؤمل، أنت تعيش حالة اليأس إلى حَـد كبير، أنت غير متفائل باستجابة دعائك، فهي حالة خطيرة على الإنسان.

مشاعر الرجاء، مشاعر الطمع فيما عند الله، في الاستجابة للدعاء، هي مشاعر إيمانية أساسية، لا بُدُ منها في حالة الدعاء، وهي تعبُّر عن حسن الظن بالله، الإنسان إذا كان لا يرجو الله، فهو سيء الظن بالله والعياذ بالله، هو لا يؤمن حق الإيمان برحمة الله، بلطفه، بأنه الرحمن الرؤوف، الودود، الكريم، الحليم، ذو الفضل الواسع العظيم، اليأس حالة خطيرة إيمانيًا على الإنسان تجاه الله العظيم، اليأس حالة خطيرة إيمانيًا على الإنسان تجاه الله أيمانه، ولهذا يقول: {وَآدُعُوهُ خَوْفًا وَطَمَعًا إِنَّ رَحْمَتُ اللَّهِ قَرِيبٌ مَنْ المُحْسِنِينًا، فكن محسنًا، وكن مستقيمًا، وكن مَذرًا من الإضرار على المعاصي، وادع الله، تجد رحمة من الإفساد، من الإصرار على المعاصي، وادع الله، تجد رحمة الله قريبةً منك، وستلمس هذا في واقع حياتك.

يقول عن أنبيائه: {فَاسْتَجَبْنَا لَهُ وَوَهَبْنَا لَهُ يحْتَى وَأُصْلَحْنَا لَهُ يَحْتَى وَأُصْلَحْنَا لَهُ رَوْجَهُ إِنَّهُمْ كَانُوا يُسَارِعُونَ فِي الْخَبْرَاتِ وَيَدْعُونَنَا رَغَبًا وَرَهَبًا لَهُ وَكَانُوا لَنَا خَاشِعِينَ} [الأنبياء: الآية ٩٠]، فهم كانوا مستجيبين لله، وبمسارعة، يسارعون في الخيرات، ومع العمل، ومع السعي العملي، مع الاستجابة، مع المسارعة في الخيرات يدعون، هكذا هو حال الإنسان المؤمن، دعاؤه جزءٌ من انطلاقته الإيمانية، من استجابته لله «سُبِحَانَهُ وَتَعَالَى».

[وَيَدُعُونَنَا رَغَبًا وَرَهَبًا]، هذه مشاعرهم، منطلقاتهم في الدعاء، حالهم في أثناء دعائهم، يحملون مشاعر الرغبة إلى الله، يرجون رحمته، يؤملُون فضله، يحسنون الظن به، يؤمنون برحمته وكرمه وفضله، [وَرَهَبًا]، في حالة الخوف يحملون مع مشاعر الرغبة مشاعر الرهبة، الرهبة من عذاب الله، الرهبة من عواقب الأعمال السيئة، من تبعاتها، الرهبة من وعيد الله «سُبحَانَهُ وَتَعَالَ»، فهم كانوا يعيشون حالة الخضوع، الرهبة، الرغبة.

[وَكَانُوا لَنَا خُشْعِينَ}، خاشعين لله في دعائهم، في تعبدهم، في صلاتهم، في أعمالهم العبادية، يحملون روحية الخشوع لله، والتذلل لله «سُبحَانَهُ وَتَعَالَى»، هذه مشاعرهم الإيمانية.

#### ثمرة الدعاء ونتيجته هي مؤكّدة:

على الإنسان أن يكون موقتًا بذلك، الله وعد بالاستجابة: {آدْعُونِي أُسْتَحِبْ لَكُمْ}، {أُجِيبُ دَعُوةَ ٱلدَّاعِ إِذَا دَعَانٍ}، الدعاء ثمرته ثمرة مؤكّدة، لا بُدَّ منها، إِذَا أنطلق الإنسان وفق توجيهات الله «سُبخانَهُ وَتَعَالَى» وتعليماته.

الدعاء، كما ورد في الحديث النبوي الشريف: ((الدُّعَاءُ يَرُدُّ القَّضَاءَ مِن السَّمَاءِ، وَقَدْ أُبِرِمَ إِبْرَامًا))، بالدعاء يدفع الله عنك الكثير من المصائب، الكثير من المشاكل، الكثير مما قد قُضي به عليك، مما قد أصبح في القضاء، وقد أُبرِم إبرامًا، لكن مع الدعاء يرده الله عنك، يأتي بدلًا منه رحمة الله «سُبحَانَهُ

فالإنسانُ بحاجة إلى الدعاء، بحاجة إلى الدعاء، ليدرك أهمية الدعاء، وفائدة الدعاء: أن الله يكشفُ عنه، ويكف عنه، بالدعاء، الكثير من المصائب، من المشاكل، من المخاطر، من الانزلاقات، في أمور دينه ودنياه، إذا كان عنده هذا الامتمام الواسع حكمؤمن – بأمور دينه، وأمور دنياه، أمور آخرته، عنده المتمام واسع في مسألة الدعاء، والناس يجربون في حياتهم، لكل إنسان تجربه لاستجابة الدعاء؛ إنما البعض الملاسف ينسى، وألا فكل إنسان له تجاربه: [أنه دعا الله فأنقذه من حالة كرب، دعا الله ففرج عنه شدة، دعا الله فغير له حالاً من حالٍ إلى حالٍ ويستجب الله لهم الكثير من دعائهم، وينسون، فالبعض من الناس إذا واجه مشكلة معينة لم يستجب له فيها، نسي، كأنَّ الله لم يستجب له دعاء قط! وأصبح يائسا، ومتذمًرا، وسيَّءَ الظن بالله، [لذا لم يستجب؟]، وهو قد جرَّب أن الله قد استجاب له في الكثير والكثير.

#### ثمرة الدعاء مؤكّدةٌ في الدنيا وفي الآخرة، وهذا من أهم الأمور:

أهل الجنة في الجنة، من أهم ما أدركوا وعرفوا، أنه كان من الأهم الأسباب في نجاتهم وفوزهم، وما وصلوا اليه من الغيم: هو الدعاء، ولهذا في تساؤلهم في الجنة، في مجالسهم: {وَأَقْبَلَ مُفْضَهُمْ عَلَى بَغْضَ بَتْسَاءُلُونَ (٢٥) قَالُوا إِنَّا كُنَّا قَبْلُ فِي الْمُلْمَا مُشْفِقِينَ (٢٦) فَمَنَّ اللَّهُ عَلَينًا وَوَقَانَا عَذَابَ السَّمُومِ (٧٧) أَمَنَّ اللَّهُ عَلينًا وَوَقَانَا عَذَابَ السَّمُومِ (٧٧) لَأَنْ كُنَّا مِن قبل ندعوه إنه هُوَ البر الرَّحِيمُ إِ [الطور: ٣٠-٢٨]، فكانوا مع إشفاقهم وحذرهم من العاصي، التي تسبب سخط الله، وغضب الله، وعذاب الله، كانوا مع إنابتهم إلى الله «شبحانة وتَعَلَى»، مع رجوعهم إلى الله، مع توبتهم من الذنوب، كانوا يعبون الله، كانوا يقبلون إلى الله بالدعاء، وأدركوا أنه كان من أم أسبب نجاتهم، إنابتهم إلى البر الرَّحِيمُ أم أسبب نجاتهم، أيَّا كُنَا مِن قبل ندعوه إنه هُو البر الرَّحِيمُ أَلَى الله الله بالدعاء، وأدركوا أنه كان من

الله «سُبِحَانَهُ وَتَعَالَى» ذكَّر حتى أهل النار في النار، ذكَّرهم بما كان عليه المُؤمنون من الدعاء والإقبال إلى الله، وكيف كانوا يسخرون منهم، وكيف كانت عاقبة الطرفين، الله يقول لأهل النار، بعد أن كانوا في النار يدعونه، لكن في وقتٍ متأخر، كان بإمُكانهم أن يدعوه في الدنيا مع الإقبال والاستجابة العملية لله «سُبِحَانَهُ وَتَعَالَى»، فتأخروا، وكانوا في الدنيا يسخرون من المؤمنين، ومن دعائهم، يقول لأهل النار في النار: {إِنَّهُ كَانَ فَرِيقٌ مَنْ عِبَادِي يَقُولُونَ رَبِّنَا اَمَنَا فَاغْفِرْ

لنّا وَارْحَمْنَا وَأَنتَ خَيْرُ الرَّاحِمِينَ (١٠٩) فَاتَخَذْتُمُوهُمْ سِخْرِيًّا حَتَّى أَنْسَوْكُمْ ذِكْرِي وَكُنْتُمْ مِنْهُمْ تَضْحَكُونَ} [المؤمنون: ١٠٠١١]، فهو يذكّر أهل النار في النار، عمّا كان عليه حال المؤمنين في الدنيا، من الإقبال إلى الله، بالإيمان، والاستجابة، والدعاء، فالدعاء جزءٌ أَسَاسيُّ في عبادتهم لله، في إقبالهم إلى الله «سُبحَانَهُ وَتَعَالَى»، في طاعتهم لله، في توجّهم إلى الله «جُلَّ شَأْنُهُ»، {إنَّهُ كَانَ فَرِيقٌ مِنْ عَبَادِي يَقُولُونَ رَبَّنًا آمَنًا فَاغُفِرْ لَنَا وَارْحَمُنَا كَانَ فَرِيقٌ مِنْ عَبَادِي يَقُولُونَ رَبَّنًا آمَنًا فَاغُفِرْ لَنَا وَارْحَمُنَا الله المغفرة وهم في الدنيا، للدنيا، يطلبون من الله المغفرة وهم في الدنيا، يطلبون من الله المغفرة وهم في الدنيا، أدخلهم الجنة، قال: {إنِّي جَزَيْثُهُمُ النَّوْمُ بِمَا صَبَرُوا أَنَّهُمْ هُمُ الْفَارُّونَ يَا اللهم، وصبرهم، ودعائهم، ورجعهم، ودعائهم، وصبرهم، ودعائهم، ورجعهم إلى الله «سُبحَانَهُ وتَعَالَى»، كانوا هم الفائزين؛ فدخلوا ورجعهم إلى الله «سُبحَانَهُ وتَعَالَى»، كانوا هم الفائزين؛ فدخلوا البة، وسلموا من عذاب الله «سُبحَانَهُ وتَعَالَى»، فاروا بمغفرته

ولكن حال أهل النار في النار: لم يهتموا بالدعاء في الأمور المهمة، بنجاتهم، بالمغفرة، مع الاستجابة العملية، وعندما وصلوا إلى نار جهنم، أصبحوا حينها يدعون، وبتضرّع بين جحيم جهنم، وجمر جهنم، وعذابات جهنم، لكن بعد فوات الأوان، ليس هو الموطن الذي يستجاب فيه الدعاء، وينفع فيه الالتجاء، فات الأوان، يدعون في النارِ: {رَبَّنَا أَخْرِجْنَا مِنْهَا فَإِنْ عُدْنَا فَإِنَّا ظَالِمُونَ (١٠٧) قَالَ آخْسَتُوا فِيهَا وَلَا تُكَلِّمُون} [المؤمنون: ١٠٧-١٠٨]، في الدنيا الله يقول: ﴿ اللَّهُ عُونِي أَسْتَجِبُّ لِّكُمْ }، لَكَن هناك، عندما تِدعو، حتى إذًا تأخر الدعاء إلى الحشر، أو عند غرغرة الموت، أو في نار جهنم، لا ينفعك الدعاء بشيءٍ، وأنت كنت في الدنيا معرضًا، منحرفًا، لا تستجيب لله «سُبِحَاْنَهُ وَتَعَالَى»، يقول عنهم: {وَهُمْ يَصْطَرِخُونَ فِيهَا}[فاطر: من الآية ٣٧]، يعني في نار جهنم، صِراخ، وصِياح، وبكاء، وعذاب شديد، {رَبَّنَا أَذْ نَعْمَلُ ۚ صَالِحاً ۚغَيْرَ الَّذِي كُنَّا ۖ نَعْمَلُ ۗ [فاطر: من الاَّيةُ ٣٧]، ۖ فَلا يُسِتجاب لِهِم، {أُوَلَمْ نُعُمِّرُكُم مَّا يَتَذَكَّرُ فِيهِ مَن تَذَكَّرَ وَجَاءُكُمُ النَّذِيرُ فَذُوقُوا} [فاطر: من الآية ٣٧]، حالة رهيبة جِـدًّا، إذَا ورَّط الإنسان نفسه، فلم يتجه بالدعاء إلَّا آنذاك، سوَّف.

فرصتك الآن في هذه الحياة أن تنطلق، ولكن مع الاستجابة العملية، كما في الآية الباركة: { فَلَيَسْتَحِيبُواْ لِي وَلَيُوْمُوْاْ بِي لَعَلَّهُمْ فَيُمَا الباركة: { فَلْيَسْتَحِيبُواْ لِي وَلَيُوْمُوْا بِي لَعَلَّهُمْ فيما أمرك به، فيما دعاك إليه، مع أن كُلّ ما أمرنا به ودعانا إليه هو لمصلحتنا، هو لم يأمرنا بشيء له، يعني مصلحة له، فيه عائدٌ بالنفع له، هو الغني عنا، وعن أعمالنا، وعن عبادتنا، وعن دعائنا، وعن طاعتنا، والإيمان بالله، هو خيرٌ لنا، فالاستجابة لله «سُبكانةٌ وَتَعَلَى» والإيمان بالله، وبوعده ووعيده، الإيمان الني يدفعك للاستجابة العملية، لا بُـدً منهما، لا بُـدً منهما، وأن ستخيب تنطلق في هذه الحياة مستجيبًا لله، مطيعًا محسنًا، { إنَّ رَحْمَتَ الله قَبِيبُ عَنَ الْمُهُمِّنِينَ}، ثم ثق أن الله «سُبكانةٌ وَتَعَلَى» يستجيب دعائك، لا يليق الدعاء به.

الدعاء وفق توجيهات الله «سُبكانَهُ وَتَعَالَى»، وفق الاهتمامات الإيمانية، وفق ظروف الحياة، الله يستجيب وفق حكمته ورحمته، وفي نطاق تدبيره وحكمته، ليس وفق مزاج الإنسان، يدعو الإنسان بأشياء غريبة، ليست في السياق الصحيح ولا الطبيعي في الدعاء، الله «سُبكانَهُ وتَعَالَى» هو مدرِّرٌ لشؤون السماوات والأرض، وتدبيره يحكم شؤون عباده؛ وذلك فالاستجابة للدعاء هي في نطاق الحكمة، في نطاق المحكمة، في نطاق المحكمة بالتربية و في نطاق المحكمة بالتربية و في نطاق المحكمة، في نطاق المحكمة بالتربية و في نطاق التربية و في نطاق المحكمة بالتربية و في نطاق المحكمة بالتربية و في نطاق التربية و في ن

والله هو العالم بما هو مصلحةٌ لك، الإنسان قد يطلب من الله شيئاً ليس في مصلحة، {وَيَدْعُ الإنسان بِالشَّرِّ دُعَاءُهُ بِالْخَيْرِ وَكَانَ الإنسان عَجُولاً }[الإسراء: الآية ١١]، فالله «سُبكانَهُ وَتَعَالَى» هو الأعلم ملصلحتك، قد لا يستجيب لك في شيء؛ لأنّه ليس في مصلحتك، قد تكون الاستجابة لك فيما هو أفضل مما طلبته، خيرٌ لك مما سألته من الله «سُبكانة وَتَعَالَى» قد يذَّخِرُ الله لك ما طلبته، أو خيرًا منه لوقتِ أهم، أو لظرفِ أهم، قد تكون الاستجابة للدعاء بأن يكشف الله عنك شيئاً هو خطيرٌ علمه و قطيرٌ المياب جدًا، وأنت غافل عنه، وهكذا.

نطاق ثمرة الدعاء واسع، ثمرته واسعة، آثاره واسعة، لكن الإنسان يدعو الله «سُبِحَانَهُ وَتَعَالَى»، ويفوض أمره إلى الله «سُبِحَانَهُ وَتَعَالَى»، ويتوجّـه على أُسَاس الاَستَجابَة العملية لله «سُبِحَانَهُ وَتَعَالَى»، وعلى أُسَاس الأخذ بالأسباب؛ لأنَّ الدعاء ليس بديلًا عن العمل، هو مع العمل، لا بُدَّ فيه مع العمل، عندما نطلب من الله النصر، نأَخذ بأسباب النصر، نجاهد، نُعِدّ، نأخذ بكل الأسباب، وهكذا بقية شؤون الحياة، الدعاء ليس بديلًا عن العمل، يأتي مع العمل، يأتي مع الاستجابة، يأتي مع التوكل على الله، مع الثقة بالله، مع تفويض الأمر إلى الله، مع الصبر، مع عدم الاستعجال، وليحذَّر الإنسان اليأس، اليأس حالة خطيرة جـدًّا على الإنسانِ، اليأسِ والقنوط من رحمة الله خللٌ كبيرٌ في إيمان الإنسان، {إِنَّهُ لاَ يَيْأُسُ مِن رَّوْح اللَّهِ إِلاَّ الْقَوْمُ الْكَافِرُونَ } [يوسف: من الآية ٨٧]، {وَمَن يَقْنَطُ مِن رَّحْمَة رَبِّهِ إِلاَّ الضَّالُّونَ}[الحجر: من الآية٥٦]، حالة ضلال وحالة كفر عندما ييأس الإنسان من روح الله ومن رحمة الله، وحالة خطيرة على الإنسان تشقيه، تحطّمه، تعذبه نفسيًا، تدفعه إلى التصرفات السيئة، البعض من الناس ينهار نفسيًا وعصبيًا، أُمام محنَّة، أمام شدة؛ لأُنَّه لم يبق له ذلك الأمل بالله، والالتجَاء إلى الله، الذي يخفف عنه حتى صدمة الأحداث، صدمة المشاكلِ التي يواجهها، البعض من الناس قد ينتحر، قد يتصرف تصرفًا أحمقًا، يجلب على نفسه الإثم به، قد يتجه إلى ما هو معصية، قد يعالج مشاكله بطريقة خاطئة، تحمِّله الإثم والوزر، بدلًا عن أن يلتزم حالة التقوى، والصبر، والسعي العملي في إطار توجيهات الله «سُبخانهُ وتَعَالَى»، والالتجاء الدائم إلى الله «سُبخانهُ وَتَعَالَي »، بدون يأس، بدون قنوط، {وَمَن يَقْنَطُ مِن رَّحْمَةِ رَبِّهِ

في شهر رمضان المبارك فرصة عظيمة لاستجابة الدعاء، واغتنام ليلة القدر، والإنسان بحاجة للاهتمام بكل الشهر؛ حتى لا تفوته ليلة القدر.

أَسْأَلُ اللَّهُ «سُبحَانُهُ وَتَعَلَىّ» أَنْ يَتَقَبَّل مِنَّا وَمِنْكُمُ الصِّيَام، وَالقِيَام، وَصَالِحَ الأَعْمَال، وَالدُّعَاءَ، وَأَنْ يُرْحَمَ شُهَدَاءَنَا الأَبْرَار، وَأَنْ يَشْفِيَ جَرْحَانَا، وَأَنْ يُفْرِّجَ عَنْ أَسْرَانَا، وَأَنْ يَنصُرنَا بِنَصْرِه، إِنَّهُ سَمِيعُ الدُّعَاء.

وَالسَّلَمُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَّلَةُ اللَّهِ وَبَرَكَاتُهُ.







1 إبريل 2023م



يمكن أن ينفد الوقت وأن نعود لخيارات ضاغطة للحصول على حق شعبنا في ثروته، لن نقبل بالتفريط في إنجازات ومكتسبات شعبنا في الحرية والاستقلال، وهذه خطوط حمراء.

السيد/ عبد الملك بدرالدين الحوثي

#### كلمة أخيرة



#### د. فؤاد عبدالومَّــاب الشامي



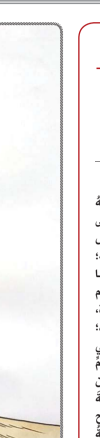
خـرج الرسـولُ -صَــلَّى اللهُ عَـلَيْــهِ وَعَــلَى آلِـــهِ- على رأسِ أصحابِه في العام السادس للهجرة، يقصدون مَكَّـة؛ بغرضِ تأديـة العُمرة، وعندما وصل إلى منطقةِ الحديبية علم أن قريشًا تستعدُّ لمنعه بالقوة، فتبادل الطرفان الوفود؛ حتى وصلوا إلى صلح سُـمًى ب(صلح الحديبية)، ومن أهمِّ ما جاء فيه أن يعود المسلمون

إلى المدينــة هذا العام، وفي عام قادم يمكنُهم المجيءُ إلى مكةً لأداء العمرة، وشـعر المسـلمون بالغضب؛ لأنَّ بنودَ الصلح تصُـبُّ في صالح كفـار قريش، ولكـن كانت اسـتراتيجيةً الرســول -عليه الصلاة والســلام وعلى آله- تقتضى العودةً والاستعدادَ للفتح القريب، وقد أكَّـد ذلك نزولُ سورة الفتح أثناءَ العودة إلى المدينةِ؛ فعلم المسلمون أن الصلح ما هو إلَّا تهيئـة للفتـح، وسرعان ما نقض كفـار قريش الصلح وتمكّن جيشُ المسلمين بقيادة رسول الله -عليه الصلاة والسلام وعلى آله- من دخول مكة دون قتال.

أصبحت الاستجابةُ للسلام أو للهُدنـة اسـتراتيجيةً يعتمدُها قادةُ المسلمين المرتبطين بالقــرآن الكريم؛ تنفيذًا لأوامر الله -سُبحانُه وتعالى- القائل: (فإن جنحوا للسلم فاجنـح لها وتـوكل على اللـه) الأنفال 61؛ وذلك لتسـهيل تحقيق الهدف المنشود، وهذا ما نعيشًه اليومَ في اليمن؛ فعندما شعر الأعداءُ بالوجع؛ بسَـببِ ضرباتِ الصواريخ البالستية والطيران المسيَّر؛ ونتيجة للانتصارات التي حقَّقهـا المجاهدون على الأرض في كِتاف وفي نهم وفي ميدي، وغيرها من المعارك، اضطروا للهروبِ إلى السلام، وطالبوا بعقد هُدنةِ برعاية أممية.

الله -سُـبحانَه وتعـالى- في كتابه الكريم، ونفذها الرســولُ الأعظمُ في فتح مكة؛ فقد استجاب قائدُ الثورة، السيدُ عبدالملك الحوثى، والقيادةُ السياسيةُ، لدعوات السلام الصادِرَةِ عن الأعداء؛ تنفيذًا للاستراتيجية المذكورة، برغم أن اليمـن أصبحـت لديهـا القـدرة عـلى مواصلـة تحقيق الانتصارات في مختلف الجبهات إلَّا أن دعوات السلام لها الأولوية على الحرب.

ونحن على يقين بأن الأعداء هم من سينقضون الهُدنة، وسوف يمنحون المجاهدين الفُرصةَ لطردهم من بلادنا؛ لأَنَّ أولئك الأعداء يعتبرون المطالبة بالسلام تكتيكًا، واليمنيون يعتبرون الاستجابة لتلك الدعوات تأتى من منطلق ديني؛ ولذلك سـوف يتمكَّنُ أهلُ اليمن من تحقيـقِ الانتصارِ على الأعداء؛ لأَنَّ اللهَ -سُـبحانَه وتعـالى- قد وعد عبادَه بالنصر والتمكينِ، إذًا التزموا بطاعته، ونفذوا أوامرَه التي جاء بها القرآنُ الكريم.





### التقوى سببُ للهداية والتوفيق الإلهى

#### عبدالرحمن إسماعيل عامر

هَذَا بَيَانٌ لِلنَّاسِ وَهُدًى وَمَوْعِظَةٌ لِلْـمُتَّقِينَ. هـذا الكتـابُ: بظاهـرهِ، بِبطانـهِ، بوضوحـهِ، بتيســيرهِ الذي يسَّرَهُ اللهُ لعباده، هو بيانٌ للناس، وَهُــدًى، ولكن هُدًى لمن؟ هل للعصاة؟ هل للطغاة أو المجرمين؟ أم للمقصِّرين والمفرطين؟!

كلا ما كان ذلك لأحدِ منهم، بل هو «هُدًى وَمَوْعِظَـةٌ لِلْمُتَّقِـينَ»؛ لذا فالتقوى سببٌ للهداية والتوفيق الإلهى، ولن تتحقِّقَ لنا التقوى إلا بعد متاعِبَ ومشاقً ومجاهدةٍ لأهواء النفس في الدنيا وملذاتها؛ فتربيةً النفس على التقوى والعنايةً

بها هو أمرٌ مهم جِـدًا؛ حتى لا يتعوَّدَ الإنسانُ على التمــادي في المخالفــة لأوامر الله، والجُــرأة على تعدِّي حــدوده، وليكونَ محطًّ

هداية الله وتوفيقه ورعايته. وقد حذّر الإمامُ الخميني -رضوانُ الله عليه- قائلاً: «إذا لم يهتم الناسُ بأنفسهم، ولم يجاهدوا شـيّطانَهم الذي بين جنوبهم فَـاِنَّهم لا يستطيعون إصلاحَ المجتمع فقط، بل يُفسِـدون فيه؛ فجميعُ المفاسد التي تحدث في العالم

مَرَدُّها إلى انعدام هذا الجهاد، وهو الجهاد الأكبر». يقولُ السـيدُ المولى -يحفظـه الله-: «الإنســانُ عندما يفقَــدُ التقوِى يكونُ جريئاً عـلى الله، يتمادى في عصيانه، ويخالـف توجيهاته، وهي حالةٌ خطيرةٌ سـوف تُبعِدُ الإنسانَ عن طاعة الله -سُـبحانَه وتعالى-، وتجُرُّهُ نحو الخذلان، وسلب التوفيق الإلهي».

يجِبُ أن نـروِّضُ أُنفسَـنا على الصبر، والسـيطرة عـلى أهوائنا وشـهواتِنا ورغباتنا؛ لكى نحظى بالفلاح في الحياة الأبدية بالآخرة.



#### بقلم/ محمد منصور

ونحن نعيشُ هذه الأيّام ذكرى يوم الصمود، ونستعرضُ سنواتِ المواجهة الثَّمَانِي، وما طرحته من نصر واضح للشـعب اليمنى البطل، وكسر شدِيد الوضوح في منظومة العدوان، لا بُـدَّ مـن التوقُّفِ أمـام الدماء اليمنيــة الطاهرة التي قادتنا إلى ما وصلنا إليه من نصر وثباتٍ وعزم.

لقد تنفَّسَ اليمنُ خلال ثمانيـة أعوام بدماءِ الشهداء وأنين الجرحى، ولولا هــذا النهرُ الحارُّ من دماء الشــهداء والجرحى لَكُنَّـا في مكانِ آخر اليوم، سـقفُ التضحيات الذي رفعــه اليمنُ منذ اليوم الأول للعدوان هو الأعلى في التاريخ المعاصر، ومنطقياً كلما كانت درجةً استعدادك للتضحية عاليـةً، كان انتصارُك عالىَ المسـتوى والتأثير، في حاضر اليمن ومستقبله.

اليــوم ونحن نكتبُ عــن الشــهداءِ والجرحي، نذكِّرُ العالَـمَ بِأن لدينا شهيدًا بدرجـة رئيس، وهو الشهيدُ الكبِرُ صالح الصمَّاد، الذي كان استشهادُه أكبرَ مثال على قدرةِ واستعدادِ اليمن لكسر هذا العدوان بأية تكلفة كانت.

الشعوبُ الحُرَّةُ والأصيلة، واليمن على رأسها، هي التي لا تقبَلُ الظلمَ والاستكبارَ مهما كلّفها

ألفُ تحيةٍ لشهداء اليمن وجرحاه في يوم الصمود، لقد رسمت دماؤكم خريطة سيادة وحرية واستقلال اليمن، الخريطة التي سيتعامَلُ بها اليمنُ مع العالَم اليوم وغداً وإلى أبدِ الدهر.





اقم مساب المؤسسة Sana'a - Yemen بالمرافق (1999) المرافق (1999) المرافق (1999) المرافق (1999) المرافق (1997) المرافق (1997) المرافق (1998) المرافق (1998)

للتواصل والأستقصار ١١٤٨٢ - ٧٧٤٠١١٨٨٨