السيد عبدالملك الحوثي في محاضرته الرمضانية الثامنة:

# الوساوس تأتي بأساليب كثيرة وتحرك الدوافع السلبية في الإنسان وعلاجها الالتجاءلله

<u>الداخلية:سيتمإعلان عملياتأمنية جديدةأفشلت مؤامراتالعدوان</u> وكالة «موديـز»: النظرة المستقبلية للسعودية غير مستقرة

رفض رسمي وحـــزبي وشعبي لتصنيف ألمانياً لـ«حــزب الله» منظمة إرهابية

المسابقة الرمضانية المسابقة الرمضانية جوائزنا تصل إلى ١٠٠٠٠ ريال لكل يوم



مشايخ «الطفة» يعلنون وقوفهم إلى جانب الدولة ضد من تسول له نفسه زعزعة الأمن والاستقرار لهنة التحقيق بعادثة مقتل امرأة تتحرك اليوم إلى (البيضاء))



جديد موبايل نت 2 الباقة الأكبر .. بسعر أقل الباقة الأكبر .. بسعر أقل

GB

GB

6.000 ريال

- للاشتراك اتصل على الرقم ( 333 ) أو أرسل حجم الباقة إلى ( 1112 ) .

- السعر شامل الضريبة .
- الرصيد تراكمي و صلاحية الباقة (10) أيام .
- لمزيد من المعلومات أرسل ( موبايل نت ) إلى ( 123 ) مجاناً .



أكَّـدوا وقوفَهم مع الدولة ضد كُـلّ المخربين والجماعات الإجرامية:

# مشايخ وقبائل الطفة بالبيضاء: تغريدة ياسر العواضي غير صحيحة ولا تمثل إلَّا نفسه

#### **ال**مس<del>∞ا</del> : خاص

علمت صحيفةُ المسيرة من مصادرَ مطلعةٍ أن لجنــة التحقيق المكلفة بالتحقيــق حول حادثة قتل امرأة في محافظة البيضاء توجّهت، أمس، إلى محافظة البيضاء والتقت مشايخُ الطفة.

وأفادت المصادر بأن قبائل الطفة بعد لقائهم اللجنــة أصــدرت بياناً وقَــع عليه عددٌ من المشــايخ والوجاهات القبلية والاجتماعية في محافظة

وجاء في البيان الذي تلقت صحيفة المسيرة صورة منه «أن يَكون جميعٌ أهل الطفة يدأ واحدةً إلى جانب الدولة ضد كُلّ من تسول له نفسه زعزعة الأمن

وأكّد مشايخ الطفة في البيان «أن الجميع اتفق على أن أية أسرة تأوي أي إرهابي وتنتمي للقاعدة

وداعش أو أي شخص مخرّب يمارس أعمالاً عدائية داخل الطفة بشكل عام فإنها تتحمّلُ المسؤولية الكاملة وستقوم بمصادرة ممتلكاتهم للدولة بحُكم للقبيلة، وذلك فيما ثبت على أي شخص بارتكاب أية جريمة يستنكرها الشرعُ والعُرّفُ والقانون».

وَأَضَـافَ مشـايخ الطّفة: «اتفق الجميعُ بشـ تغريدة ياسر العواضى ورأوا بأنَّ فيها مبالغة ولن تــودي الي حلول وأنه لآيحق له أن يفرضَ رأيه علينا وأنه لا يمثل إلَّا نفسَـه ونحن مشايخ الطفة سوف نواجهُ مشاكلَنا مع عدونا بأنفسنا». ۗ

وبشان مقتل المرأة، فقد أشار محضر قبائل الطفة إلى أنهم اتفقوا مع «أنصار الله بأن يقوموا بتحكيم مشايخ الطفة في هذه القضية وعلى أهل أصبح تسليم المطلوب الذي خرجت الحملة بسَبِه وعليهم بتسليمه للدولة؛ كونه سببَ قتل

يشار إلى أن قائدَ الثورة وجّه، أمس الأول، بتشكيل لجنة لحِل القضية، فيمــا أكّـــدت اللجنــةُ المكلفــة، أمس الجمعة، في بيان لها تلقت صحيفة المسيرة نسخة منه، أن توجيهاتِ قائد الثورة أتت في إطار مساعيه لحل أية مشاكل أو خلافات قد تؤدى إلى الفتنة والفرقة بين أبناء القبائل اليمنية على مستوى اليمن وتغليب المصالح الوطنية على المصالح الشخصية وعدم إتاحة الفرصة لأي مندس يسعى إلى تغذية أية فتنة لشق الصف الوطني في



### أكد أنها ستعدل النظرة المستقبلية للسعودية من مستقرة لسلبية

### وكالة موديز: الصدمة الحادة لأسعار النفط ستتسبب بزيادة ديون السعودية

#### **لحس∞** : متابعات

يواصل اقتصادُ العدوّ السعودي الانهيار بصورة كبيرة، وزاد من ذلك ما تُعيشه المملكة من وضع سيءً؛ بسَبِ انتشار وباء كورونا المستجد وأزمة النفط العالمية.

وأعلنت وكالة موديز، يوم أمس، أنها ستعدّل النظرة المستقبلية للسعودية من مستقرة لسلبية؛ بسَبب الصدمة الحادة لتراجع أسعار النفط. وقال موديز بحسب وكالة رويَترز: إن الصدمة الحادة لأسعار النفط ستتسبب بزيادة ديون السعودية وستأكل احتياطاتها المالية السيادية، مشيرة إلى أن هناك تنامياً لمخاطر تراجع القوة المالية للسعودية، وتتوقع هبوط إيراداتها بواقع %33.

وأوضحت مودير أن تتوقع على المدى المتوسط ارتفاع دين الحكومة السعودية إلى حوالي %45 من ناتجها المحلى.

وعلى صعيد متصل، أعلنت وزارة المالية السعودية في بيان، عجز الميزانية في الربع الأول ليصل إلى 34107 مليارات ريال سعودي، كما أعلنت تراجّع إيرادات النفط خلال الربع الأول 24% لتصل إلى 128,771

وأعلن بيان وزارة المالية السعودية كذلك عن تراجع الإيرادات غير النفطية في الربع الأول %17 لتصل إلى 63,3 مليارات ريال سعودي.

## النيابة العامة تفرج عن 35 سجيناً معسراً في سبع محافظات

#### **احسط : ع**باس القاعدي

أفرجت النيابة العامة، أمس الجمعة، عن 35 سجيناً معسراً، في سبع محافظات، بعد دفع الغرفة التجارية ما عليهم من حقوق ماليةً بلغتُ 25 مليون ريال عبر مؤسّسة السجين الوطنية.

وأكَّــد نائب رئيس الغرفة التجارية بأمانة العاصمة محمد صلاح، أن الإفراج عن المعسرين يأتي في إطار اهتمام القطاع الخاص ورجال الأعمال في تخفيف معاناة السجناء والسجينات عبر مؤسّسة السجين التابعة للقطاع الخاص، موضحًا أن المؤسّسة ساهُمت خلال الخمسّة الأعوام الماضية في الإفراج عن 400 سجين وسجينة من المعسرين، بدفع مبلغ مالي يصلُ إلى نصف مليار ريال.

وأشُارَ إلى أن هذا المشروع يأتي تنفيذاً لتوجيهات رئيس المجلس السياسي الأعلى، بشأن تشكيل لجنّة مشتركة برئاسة مجلس القضاء وعضويةٌ وزارة العدل والنيابة العامة ووزارة الداخلية والغرفة التجارية، للنظر في أوضاع السـجون والسـجناء في إطـار الإجـراءات الاحترازية لمواجهة فيروس كورونا، داعياً إلى مزيدٍ من التعاون والشراكة بين الجهات الرسمية والقطاع الخاص ومؤسسات المجتمع المدني للإفراج عن المعسرين، للحد من انتشار الأمراض والأوبئة.

من جهته، أوضح مستشار الغرفة التجارية أمين عام مؤسّسة الســجِينُ الدكتور محمد الآنــسي، أنْ الغرفةُ التَّجارِيةُ وعبرُ مؤَسِّسـة الســجين تعملُ مـع اللجنة المشــتِركة للإفراجِ عنِ الدفعـة الثانية من المعسرين، والتي ستشمل عدداً أكبرَ، مُشيراً إلى أن الإفراج عن هؤلاء السجناء، استمرآر للأعمال الإنسانية التي تنفذها المؤسّسة في مختلف مجالات الصحة والبنى التحتيـة والتدريب والتأهيل والعون القضائى

ضيف الله سلمان في تصريح لصحيفة «المسيرة»: برنامج «شاعر الصمود» يجسد ثبات وصمود اليمنيين أمام العدوان ويسلط الضوء على مكانة اليمن كملتقى للشعر والشعراء

### اختتام المرحلة الأولى وانطلاق المرحلة الثانية من مسابقة «شاعر الصمود»

مواجهة العدوان.

#### **المسمحة** : جمال الأشول:

اختُتمت، مساء أمس الجمعة، منافساتُ المراحل الأولى من المسابقة الشعرية «شاعر الصّمود» الموسم الثاني، الذي ينظمها اتّحاد الشعراء والمنشدين، وتبثها قناة اليمن

وشهدت منصة البرنامج تنافساً حماسياً وسباقاً صعباً بين الشعراء الـ48، الذين تم توزيعهم إلى ثمان مجموعات، كُـلّ مجموعة تضم 6 شعراء، حيث تأهل منهم 32 شاعراً وشاعرة إلى المرحلة الثانية، حيث سيخوضون تنافساً كَبيراً فيما بينهم، فيما غادر المسابقة 16 شاعراً وشاعرة.

وفي السياق، تنطلق اليوم السبت، المرحلة الثانية والتي سيتنافس فيها على لقب شاعر الصمود 32 شاعراً وشاعرة، سيتأهل

منهم 16 عشر شاعراً إلى المرحلة الثالثة. من جانبــه، أكّــد رئيس اتّحاد الشــعراء

والمنشدين، ضيف الله سلمان، أن المرحلة الثانية للمسابقة تتمثَّل في توزيع الشعراء الـــ 32 إلى 8 مجموعات، كُـــلّ مجموعة 4 شعراء، على ضوئها تخوض يوميًّا كُلَّ مجموعــة التنافس، تختــار لجنة التحكيم منهم 2 كفائزين.

وأوضـح سـلمان أن مسـابقة «شـاعر الصمـود» ستسـتمر طوال شـهر رمضان المبارك، وتبلغ قيمة جوائزها للفائزين الأربعــة الأوائل عــشرة مليون ريــال، حيث يحصل صاحب المركن الأول والفائز بلقب شاعر الصمود على أربعة ملايين، بينما يحصل صاحب المركز الثاني على ثلاثة ملايين، والثالث على مليونين ريال، إضافة لمنح الفائر الرابع مليون ريال، إضافة إلى جوائز عينية لكل فائز.

وأشَــارَ سـلمان، إلى أن برنامج «شــاعر الصمود» يجسد ثبات وصمود اليمنيين أمام العدوان، كما أنه يحافظ على الموروث الثقافي وصونه ونقلــه للأجيال المتعاقبة، إلى جانبّ تسليط الضوء على مكانة اليمن كملتقى للشعر والشعراء، حيث استطاع البرنامج أن يصبح حلم الشعراء ومنصّة لإطلاقً المواهب الشعرية، ونقطة لانطلاق الشعراء نحوالنجومية.

ومنِ المقرّر أن يقدم الشعراء قصائدهم أمام أعضاء لجنة التحكيم المؤلفة من الشاعر الأُستاذ صالح الأحمدي، والشاعر الأُستاذ نشـوان الغولي، والأُسِـتاذ الناقد كريـم الحنكي، والشــاعر الأسـتاذ عزيز

وكانت المرحلة الأولى من المسابقة قد انتهت، أمس، بتأهل الشعراء الاثنين والثلاثين من إجمالي 48 شاعراً وشاعرة.

# الشرجبي: محاولات أممية لاستغلال العمليات الإغاثية وضغوط علم غراندي لتنفيذ أجندة سياسية

## المجلس الأعلى للشؤون الإنسانية يستنكر الترويج الأممي الزاعم عدمَ مشاركة البيانات المتعلقة بمواجهة كورونا

#### كسي : متابعات

استنكر المجلس الأعلى لإدارة وتنسيق الشؤون الإنسانية "ما تم ترويجُه من مكتب الأمم المتحدة لتنسيق الشؤون الإنسانية في اليمن حول عدم مشاركته البيانات منذ البدء في الإجراءات الحكومية لمواجهة الكورونا".

وقال المجلس في بيان له: "تصريحات مكتب الأمم المتحدة لتنسيق الشؤون الإنسانية تنصل عن الواجب الإنساني المنوط بالأمم المتحدة

تَجاه الشَّعَبِ اليمنيِ". وحمل البيان "الأمم المتحدة كاملَ المسؤولية عن نتائج قرآراتها وتصريحاتها التي ربما تعمل لتعطيل العمل الإنساني في اليمن".ّ

وفي السياق، صرح للمسيرة المتحدث باسم المجلس طلعت الشرجبي بقوله: "بعض العاملين الدوليين انتقلوا من إدارة الملف الإنساني لإدارة الملف السياسي فاستغنوا عن المهنية والأخلاق الإنسانية وتحوّلوا إلى ساسة"، مُشــيراً إلى أن "رد وزارة الصحــة على ادّعاءات



ليز غراندي كان واضحًا وأظهر مواضع اللغط فى تصريحاتها".

السياسة".

وقال: "نعتقد أن هناك ضغوطاً كبيرة



وتمنى الشرجبي "من المعنيين في إدارة الملف الإنساني في اليمن من الجانب الأممي، أن يتحلوا بالأُخُلاق الإنسانية بعيدًا عن

غراندي، ويطلب منها تنفيذ أجندات معينة"، مُضْيفاً "أداء منسـقة الشـؤون الإنسانية في اليمن غريب وطريقة تعاملها أقرب لأن تكون ونوه بأن "هناك محاولات أممية لاستغلال

وأُكِّد أن المجلسُ "يتلقى وعوداً فقط ولا

وفي ختام تصريحاته، وجّه المتحدّث باسم المجلس الأعلى لإدارة وتنسيق الشوُّون الإنسانية "نداء استغاثة عاجل لجميع المنظمات الأممية بضرورة توفير مستلزمات طبية خَاصَّة بمواجهة الكورونا"، وقال بأن المجلس طلب بشكل عاجـُـلُ أكثرُ من 100 ألـف فَحصُ «بي سي ار»، و250 إر»، و15 جهــاز فحص «بي سي ار»، و250 ألف فحص «سواب». المعسـكر بالفعل من أهــمُ المفاصل

لمارب، إذ تضمن السيطرة عليه

إطلالة جديدة للجيش واللجان على

محافظة مـأرب من الشـمال، كما

تضمن إمْكَانيـة التقـدّم أكثر على

امتداد المناطق الشمالية للمحافظة،

وُصُــولاً إلى معسـكر الرويك ومنه

إلى الخط الدولي، بما يكفل اكتمال

وبملاحظة خريطة المرحلة

الأخيرة من عملية «فأمكن منهم»،

نلاحظ التقاء المناطق المحررة

حديثاً، جوار معسكر اللبنات، مع

مدیریتی مجزر ورغوان بمأرب،

واللتان تتواجد فيهما قوات الجيش

واللجان أيْـضاً، الأمر الذي يعزّز

خطوط هجوم المجاهدين ويجعلها

وتبدو الآن الكثير من مناطق

تواجد المرتزقة في مأرب محشورة

في جوف كماشــة تضيق أكثر فأكثر

بمــرور الوقــت، والجهــة الوحيــدة

المفتوحة فيها هي جهة التراجع

أكثر سمكاً ومناعة.

الجزء الشـمالي من الطوق.

سريع يعلن انتهاء عملية «فأمكن منهم» وتطهير أكثر من 95 ٪ من مساحة المحافظة:

■ مقتل أكثر من 1200 مرتزق والسيطرة على 3500 كيلو متر مربع خلال المرحلة الأخيرة ■ العدو يصعد في مأرب ولدينا خياراتُ ستجعله يندم

# اكتمالُ تحرير «الجوف»: الأنظارُ متجهة صوب مأرب

#### **لمسيحة** : خاص

أعلنت القواتُ المسلحة، أمس الأول، عـن انتهاء عمليـة «فأمكن منهم» الكبرى، باسـتكمال تطهير محافظـة الجـوف، كاشـفة عـن تفاصيل المرحلة الأخيرة من العملية، والتي أسـفرت عن تحرير ما تزید مســآحته عــن ۳۵۰۰ کیلو متر مربع، تتضمن معسكر اللبنات الاستراتيجي الذي تم الإعلان عن تطهيره قبل أيَّام، والذي وصفه ناطق القوات المسلحة بأنه «مفتاح» لمحافظــة مأرب، مؤكّــدٍاً بذلك صحــة مــا كانــت صحيفــةُ المسيرة قد نشرته مؤخراً حول أهميّــة تحريــر المعســكر في عملية تضييق الخناق على المرتزقة

الإعلان عن اكتمال عملية «فأمكن منهم»، جاء ضمن تصريح أدلى به المتحدث باسم القوات المسلحة، العميد يحيى سريع لقناة المسيرة، وأوضح فيه أن قوات الجيش واللجان باتت تُحكم سيطرتها على أكثر من ٩٥ بالمِئة من محافظة الجوف، كنتيجة لهذه العملية الكبرى بمختلف مراحلها.

وبحسب سريع، فإن المرحلة الأخيرة من هذه العملية والتم دارت رحي مواجهاتها خلال الفترةً الماضية، أسفرت عن تطهير ما تبقى من المناطق للمرتزقة بعد المرحلة الأولى من العملية، وبمساحة تزيد عـلى ٣٥٠٠ كيلـو متر مربـع، الأمر الذى يجعل هذه المرحلة بمثابة عملية كبرى منفردة بحِدِّ ذاتها.

وهذا ما يؤكّده أيْضاً حجم خســائر العــدق في هــذه المرحلة، إذ أوضـح العميد يحيى سريع أن أكثر مـن ۱۲۰۰ مرتـزق، سـقطوا قتلی



على الخريطة، حدّد العميد سريع الجغرافيا المصرّرة خلال المرحلة الأخيرة من «فأمكن منهم»، وشملت تلك الجغرافيا كلاً من: (معسكر الخنجس الاستراتيجي، الهضبة العليا، ما تبقى من مديريّة صبرين، بئر المزاريق، الهضبة السفلى، جبل النضود، جبل راوح، صحراء الحزم، جبل الندر، جبل الأقشع، الخسف، ومعسكر اللبنات الاسترآتيجي).

وعن أهميّة المناطق المحرّرة، أوضـح ناطق القوات المسـلحة، أن صحراء الجوف كانت تشكل أهمَّ وكر لجماعات ما يسمى «القاعدة» و»داعـش» التكفيرية التي تقاتل في صفوف العدوان.

وَأُضَافَ أَن معسكر اللبنات الاستراتيجي كان يمثّل آخر المعاقل الرئيسية للمرتزقة في المحافظة، وأنه «مفتاح لمحافظة مأرب».

إعلانِ اكتمال تطهير المحافظة، يشكلُ بحدِّ ذاته ضربة موجعة جديدة على تحالف العدوان

ومرتزقته الذين ما زالت خسائرهم جراء عملية «البنيان المرصوص» والمرحلة الأولى مـن عملية «فأمكن منهم» تلاحقهم حتى اليوم، بما مثلته من سقوط عسكري مدؤ قلب موازين المعركة البرية بشكل جــذري، خُصُوصــاً وأن العدق راهن كَثِيراً على التوغل في محافظة الجوف منذ بدء العدوان.

أما اليوم، وقد تم تطهير المحافظة، فإن تلك الرهانات تسقط بالكامل، وتتجه الأنظار نحو محافظة مــأرب التي تصدّرت المشهد منذ عملية «البنيان المرصوص»؛ باعتبَارها آخر معقل رئيسى للمرتزقة في الجبهة الشرقية بأكملها، وأخر موطئ قدم يفصل حزب الإصلاح عن الهاوية.

ومن هذه الجهة، فإن وصف ناطق القوات المسلحة لمعسكر اللبنات الاستراتيجي بـهمفتاح لمحافظـة مـأرب»، يؤّكّــد صحـة ما نشرته صحيفة «المسيرة» قبل أيَّــام حول ما مثَّله تطهير المعسكر من تطور هام في عملية تضييق

والفرار إلى الخلف، ويبدو معسكر «ماس» الاسـتراتيجي في قلب هذه الكماشة، وبشكل يُجعله أيلاً للسقوط في أية لحظة.

ناطق القوات المسلحة، أوضح أن قـوى العبدوان تصعّـد بشـكل كبير مؤخّراً في مأرب، وهو ما يمكن اعتباره إشارة واضحة على مدى رعب المرتزقة ومشغليهم من التقدّم المستمر الذي تحققه قوات الجيش واللجان من عدة اتّجاهات، إذ يحاولون وبجهد كبير اختراق الطوق المفروض عليهم قبل أن يضيق أكثر؛ لأنَّ استمرار تقدم المجاهديان عالى أكثار مان محور ستكون نتيجته محسومة بسـقوط كُـلٌ معاقل المرتزقة داخل المحافظة، وهو الأمر الذي يبدو محسوباً بدقة في خطط القوات المسلحة، التي أكّد ناطقها على أن لديها «خيارات استراتيجية ستجعل العدوُّ يندم على تصعيده في مأرب»، مُضيفًا أن على قوى العدوان أن «تتحمّل العواقب».

لقد تمحورت عمليتا «البنيان المرصـوص» و»فأمكـن منهـم»، حول تطهير نهم والجوف، لكنهما في الوقت ذاته شكلتا ملامح خطة تحريس محافظة مأرب وهيأتا المسالك الرئيسية لتنفيذ هذه الخطة، كما حقَّقتا تقدّماً ملحوظاً فيها قبل أن يكون هناك عملية خَاصَّة بها، الأمر الذي يوضّح أن تكتيكات واستراتيجيات الجيش واللجان الشعبيّة قد تطوّرت إلى مستوى أعلى وبشكل مبهر.

ووفقاً لهذا التطور وهذه المعطيات الميدانية، فإن استكمال تحريس محافظة مأرب يبدو الآن أقـرب ممـا كان عليـه في أي وقـت

### أكَّـدت أن الأجهزة الأمنية لها دور أَسَاس في مواجهة كورونا

# وزارة الداخلية: سيتم خلال الأيّام القادمة إعلانَ عمليات أمنية جديدة أفشلت مؤامرات العدوان

### المسيحات خاص

أكّدت وزارة الداخلية أن الأجهزة الأمنية تمكّنت بعون الله تعالى من تحقيق العديد من الإنجازاتِ، بعد عملية «فاحبط أعمالهم»، موضحة أنها ستعلن في قادم الأيّام عن الإنجازات التي تحقّقت على صعيد إفشال المؤامرات التخريبية.

وقال متحدث وزارة الداخلية العميد عبدالخالق العجري، أمس، في تصريحات للمسيرة، أن "الجهآت الأمنية كلُّها تعملُ بخطة موحدة وهناك إنجازات أمنية حصلت بعد عملية «فأحبط أعمالهم»"، مُضيفاً: "سيتم الإعلان عن إنجازات أمنية جديدة مرتبطة بضبط خلايا تخريبية".

وأشار متحدث وزارة الداخلية إلى أن "الخطة الرمضانية أتت مواكبة للمواطنين،

وأيُّ مواطن يمكنه أن يكون شريكًا فيها عبر الالتزام أولاً"، منوِّهًا بأن "وزارة الداخلية اضطرت لوضع عُطة أمنية خَاصَّة بشـ رمضان؛ بسَبب الاختلاف في حركـة المواطنـين خلالـه ولتجنب الازدحام".

وفي حديثه عن جهود وزارة الداخليـة في مواجهـة فــيروس كورونا، قال العميد العجـري إِن الأجهزة الأمنية

"لها دور أسًاس في مواجهة فيروس كورونا في اليمـن"، مؤكّـداً: "كثِّـفنـا الانتشـار الْأمنـي لقطـع طـرق التهريب في عــدد من المحافظات".

وأوضح بأن "هناك ٤ محافظات تم قطع

عمالهم {العملية الأمنية الكبرى}

طرق التهريب فيها بشكل كامل، والعمل جار في الجوف على وضع ساتر ترابي بامتداد ١٥ كم لوقف التهريب".

وتابع في تصريحاته للمسيرة: "منفذ منطقـة الرقـو في منبه بصعدة، تـم إغلاقه وكان يتواجد هناك قرابة ٣ آلاف عامل

كورونا في محافظة عدن المحتلَّة". وأكِّـد أَنه "تمّت محاسبة بعض الأفراد الأمنيين؛ بسَبب ارتباطهم بعمليات تهريب واتّخذت كافة الإجراءات بحقهم". وفي ختام تصريحاته للمسيرة، قال متحدث وزارة الداخلية: "كما هو حال الارتباط بين الجيش واللجان الشعبيّة في الجانب العسكري، فاليـوم لدينا أمن وشرطة مجتمعية في الجانب الأمنى"،

واستطرد: "اضطرينا لتكثيف

الإجراءات الأمنية بعد الإعلان عن حالات

أفريقي ومخيمات كثيرة".

متطرقاً إلى خسائر وزارة الداخلية جراء العدوان والحصار التي بلغت حسبما ذكر "أكثر من ٦٣٠ مليار ريال"، متبعاً: «لهذا فإننا نعمل بالموجود وعلى المواطن أن يتعاون مع الأمنيين».

# رفض رسمي وحزبي وشعبي واسع لقرار ألمانيا تصنيفَ «حزب الله» منظمةَ إرهابية

أبدت حكومـةُ الإنقــاذ الوطنى بصنعاء والأحزاب السياسية المناهضة للعدوان والقبائل اليمنية، امتعاضَها من القرار الأَلمانية بتصنيف حزب الله اللبنانٍي منظمةً إرهابية.

ويأتي هذا الرفضُ والاستنكار في وقت أعلنت ما يســمى بحكومة الْمرتزِقة في الرياض تأييدها وابتهاجهاً بهذا القرار، في خطوة جديدة تتماهى مع المواقف السعودية والخليجية المعادية للقضية الفلسطينية ولجميع حركات المقاومة في العالم

ووصتف ناطق حكومة الإنقاذ الوطني وزير الإعلام ضيف الله الشامي هذا القرار «بالجائر»، مُشيراً "إلى أنه يأتي في إطار الإملاءات الأمريكية والصهيونية التي تستهدف حركات المقاومة.

ونوّه الشامي بـدور حزب الله في مقاومة الكيّبان الصهيوني وَّاجِهاضٌ المشاريَع التي تستهدفَّ الأُمَّــة العربية والإسلامية وقضاياها المركزية، داعياً الحكومة الألمانية إلى مراجعة قرارها الذي ستكون له تأثيرات سلبية على مكانتها في المنطقة، والذي ينبغي أن تكون داّعمةً لحق الشــعوب في التحرّر مــن الوصاية

واسترداد حقوقها المسلوبة. بدوره، اعتبر تكتل الأحزاب المناهضــة للعــدوان في بيان أن هذا القرار يأتي في إطار تنفيذ أجندة

بمناسبة اليوم

العالمي للعمال

المشروع الأمريكي الصهيوني الغربي ومحاولة لتحجيم دور المقاومتة إلإسلامية عنوان عزة وكرامة الأُمَّــة.

وجدد بيان التكتل تأكيده على دعم ومساندة كُلّ أحرار الأُمَّــة لإفشال الأجندة والمخططات وانتصارأ الصهيوأمريكيـــة، ٍ لخيارات شعوب الأُمَّــة في تحقيق استقلاليتها ومشروعها الحضاري

من جآنبها، أدانت أحزاب اللقاء المشترك في بيان لها القرار الألماني غير المسؤول، داعية ألمانيا للتراجع عنه؛ كونه لا يخدم السياسة والمصالح الألمانية بقدر ما يخدم الصهيونية العالمية وكيان الاحتلال الذي يبتر ألمانيا تحت عنوان النازية والهلوكوست.

واعتبرت الأحزاب بيانَ الترحيب بالقرار الصادر عن ما تسمى حكومة هادي القابعة في فنادق الرياض لا يعبر عن إرادَة الشعب اليمني، بل تماه مفضوحٌ مع الرغبة الأمريكية والإسرائيلية المشاركة في العدوإن على اليمن وخدلانٌ لقضايا الأُمَّــة الكبرى وعلى رأسها القضية الفلسطينية. ودُعُت شعوبَ العالم العربي والإسلامي كافة لإدانة هذا القرإر وكل من يتبناه ويرحب به أو

وعلى صعيد متصل، اعتبرت اللجنة العليا لتنظيم التصحيح الشُعبي في بيان هذا القرار يأتي استجابة للضغوط الصهيونية والأمريكية التي تستهدف حزب

الله، داعياً الشعوب العربية

والإسلامية إلى رفض القرارات والخطوات المتخذة بحق حزب الله في لبنان وحركات المقاومة

وأكّد البيان وقوف حزب التصحيح الشعبي إلى جانب حزب الله وحركات المقاومة الإسلامية والتضامن الكامل معها.

من جانبه ، أدان فرع التجمع العربي الإسلامي لدعم خيار المقاومية في اليمن قرار ألمانيا بحق حـزب الله وقـال في بيان لـه: «إن الإرهابيين هم داعمو العدوان على اليمن بالأسلحة والتأييد السياسي لقتل الأطفال والنساء وهم من يُدعم الإرهاب بكل صورة في سـوريا والعـراق وفلسـطين»، معتبرًا حصارَ الشعوب وتأييدَ الصِهيونية واحتلالَ فلسـطين هو

وأشار بيانُ التجمع إلى أن الاستعمار الغربي الصهيوني وعملاءَه استنفذ كُلل أدوات هجمتهم وهيمنتهم على شعوب الأُمُّــة ونظّمها وقواها المقاومة والممانعة، وأن تصنيف ألمانيا لحزب الله المقاوم بأنه إرهابي هو إدانة لها ولمن أيّد قرارِها وتّأكيدٌ على إرهابهم، داعياً الجميعَ إلى توحيد الجهود وتعزيز الثبات والصمود حتى تحرير الأرض العربية والمقدسات الإسلامية.

بدوره، حمّل بيان صادر عن الحزب القومي الاجتماعي مجلس الأمن الدوليّ مسئولية تبعات هذا القرار المتهور، داعياً ألمانيا إلى مراجعة قراراتها العدوانية، وسحبها كي لا تكونَ شريكةً

للعدو الصهيوني في جرائمه

وأكّد البيان أن ترحيب حكومة الفارّ هادي بهذا القرار لا يعبر عن إرادَةُ الشَّعْبُ اليمنيُ، وإنما يُخدمُ الـدولَ المعاديـة لقضايـا الأُمَّـــة الكبرى وعلى رأسها القضية المركزية للأُمَّة العربية فلسطين وعاصمتها القدس الشريف.

مجلسُ التلاحم القبلي من جهته أعلن رفضه للقرار الألماني الذي عكس مدى التماهي مع الإملاءات الصهيو أمريكية المستهدفة لحركات المقاومة والشعوب

وأعلن المجلس في بيان، وقوفه وتضامنه الكامل مع حرب الله ومختلف حركات المقاومة الإسلامية، داعيةً كافةً قبائل ونُسعوب الأُمَّــة الحرة إلى رفض هذه القرارات التي تستهدف حزب الله وشتى الحركات الإسلامية المناضلة بمختلف ألوسائل والإمْكَانات المتاحة.

في المقابل، سارعتِ أدوات الصهيوأمريكي الاستعمار وعملاؤهم المحليون والإقليميون بما فيهم -مرتزِقة العدوان- إلى الترحيب بهذا القرار، والاستمرار في تنفيذ المخطِّطات والمؤامرات ضَّد شُعوب الأُمَّــة ومُقدّساتها وكل ما من شانه مصاولات النبل من حركات المقاومة واستهدافها. ِكما تعمد وكلاءُ الهيمنة الأمريكيــة، وحُمــاة الكيــان الصهيوني في المنطقة إلى تحريك ترساناتهم الإعلامية للترويج لذلك وتزييف وعي الشعوب.

■ ناطق حكومة الإنقاذ: القراريأتي في إطار الإملاءات

الأمريكية والصهيونية التي تستهدف حركات المقاومت

تكتل الأحزاب المناهضة للعدوان: نجدد التأكيد على دعم ومساندة كُلّ أحرار الأمَّــــ لإفشال المخططات الصهيونيت الأمريكية

■ مجلس التلاحم القبلي يدعو كافت شعوب الأمّية الحرة إلى رفض هذا القرار

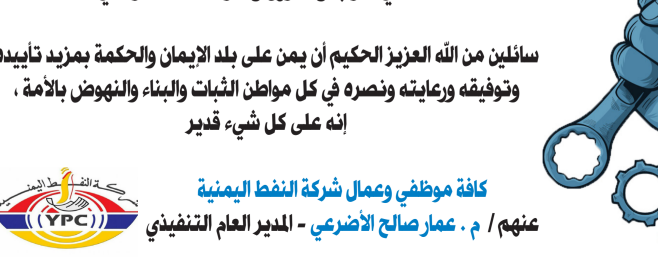
■ أحزاب المشترك: القرار لا يخدم السياسة والمصالح الألمانية بقدرما يخدم الصهيونية العالمية

# وقل اعملوا فسيرى الله عملكم ورسوله والمؤمنون

نرفع أسمى التهاني والتبريكات إلى جميع الأخوة عمال الجمهورية اليمنية الأحرار المخلصين ، وكافة أبناء شعبنا اليمني الصامد العظيم وإلى الأخ قائد الثورة اليمنية المباركة السيد/ عبدالملك بن بدرالدين الحوثي (يحفظه الله) وإلى الأخ رئيس المجلس السياسي الأعلى المشير الركن / مهدى محمد حسين المشاط

> وإلى الأخوة أعضاء المجلس السياسي الأعلى ورئاسة وأعضاء مجلسي النواب والشورى وحكومة الانقاذ الوطني.

سائلين من الله العزيز الحكيم أن يمن على بلد الإيمان والحكمة بمزيد تأييده وتوفيقه ورعايته ونصره في كل مواطن الثبات والبناء والنهوض بالأمة ،





### الإعلانُ عن إصابة مؤكّـدة بكورونا في تعز

# التصريحاتُ المتناقضة للمرتزقة بشأن كورونا في عدن تثير حالةً من القلق والرعب لدى المواطنين

#### **المس∞ة** : خاص

ساد الذعرُ لدى السكان في مدينة تعز، يوم أمس، بعد الإعلان عـن أول حالة إصابة مؤكّدة بفيروس كورونا في مستشفى الجمهوري بالمدينة، وبشكل مفاجئ قددم الدكتور عبد القوي المخلافي -رئيس لجنة الطوارئ-، استقالتُه دون توضيح الأسباب. وجاءت هذه الاستقالة لتزيد الطين بلة، فالمُخْاوف زادت حدَّتُها لدى الناس لا سِتَّيَّما في ظل الانهيار الكبس للمنظومة الصحية وغياب الإجراءات الاحترازية بالمدينة المكتظة بالسكان؛

نتيجة الإهمال والعشوائية للمرتزقة الذين

يسيطرون عليها منذ سنوات. ويأتى الإعلان عن إصابة مؤكّدة بالكورونا في عدن بعد إعلانين مماثلين خلال الأيّام الماضية، حيث كان الأول بإعلان إصابة مؤكّدة بالفيروس في مدينة الشحر بحضر موت، ثم اكتنف هذه الحالة الكثير من الغموض، ولـم يتأكُّد الناس بالفعل إن كان هناك حالة أم لا، ثم تلاها الإعلان عن اكتشاف ٥ حالات إصابة مؤكّدة بالفيروس في مدينة عدن،

وعكست التصريحات المتناقضة لوزراء ومسئولي ما يسمى بحكومة الفارّ هادي بعدن، حالة التخبط والعشوائية التي تسود أداء عملها فيما يخص وباء كورونا، الأمر الَّذي سـبّب حالة نفسـية وقلقاً غير مسبوق في أوساط المواطنين جراء هذه التصريحات

وبعد أن أعلن مكتب الصحة في عدن، الأربعاء المنصرم، تسبجيل ٥ إصابات مؤكّدة بفيروس كورونا، وفقاً لبيان صادر عن ما يسمى بالهيئة العليا لمواجهة كورونا، تراجعت حكومة الفارّ



هادي الخميس عبر لسان المرتزق ناصر باعوم -وزيـر ما يسـمى بالصحة- عن إعلان تسـجيل ٥ حالات مصابة بكورونا في عدن.

وقال المرتزق ناصر باعوم: إن الجهات الصحية في عدن لم تتأكَّد بعدُ من حقيقة إصابات أشخاص بُف يروس كورونا، ولم تتمكن من إثبات النتائج حتى الآن، مؤكِّداً أن يوم الأحد أو الاثنين القادم ستظهر الحقائق.

وأشَارَ باعوم إلى أن الفيروسات متشابهة في أعراضها من حيث الحمـى وضيق النفس والوفاة، مُضيفاً أنه تم إجراء فحص مرتين لحالات بعدن وظهرت إيجابية (مصابة)، وفي ظل الوباء العالمي أعلنا أنها "كورونا" حتى يثبت العكس، وســتظهر

الحقائق الأحد أو الاثنين القادم.

وأظهرت تصريحات المرتزق ناصر باعوم، أمس الأول الخميس، أن الجهات الصحية غير متأكّدة تماماً من نوع المرض المنتشر في عدن، رغم الإعلان الرسمي عن حالات إصابة بفيروس كورونا في

وتزامناً مع تصريصات الوزير المرتزق باعوم بشــأن عــدم التأكّـد من تفـشي الوبــاء، أعلنت ما يسمى لجنة الطوارئ بعدن، أمس الأول الخميس، وفاة حالتين بكورونا وثلاث إصابات تحت الرعاية. وقال المتحدث باسم اللجنة العليا للطوارئ لمواجهة كورونا الدكتور علي الوليدي: إنه لم يتم تسجيل أية حالة إصابة جديدة بفيروس كورونا في

وأوضح الوليدى بأنه لم يتم تسجيل أية إصابة جديدة بأستَّثناء الخمس الحالات المُؤكَّدة، التي تم إعلانها الأربعاء في عدن، ولم يتم تسجيل أية حالات إصابة جديدة بوباء كورونا خلال الساعات

وكشف الوليدي أن من بينِ الصالات الخمس المسجلة حالتي وفاةً لرجل وامرأة وثلاث إصابات لا تزال تحت الرعاية الطبية الكاملة وإجراءات العزل المنسـقة مع منظمة الصحة العالمية، وهي في حالة صحية مستقرة.

وكان المختبر المركزي في عدن، أكّد أنه لم يستقبل أية حالة مصابة بفيروس كورونا للقيام بدوره في الفحص الــلازم، حيِث صرّح مدير المختج المركزي الوحيد في عدن، أن المختبر مغلق منذُ أسبوع، ولم يستقبل أية حالة ولم يجر أي فحص للحالات المصابة بالوباء الذي يعتقد أنه وباء حمى الضنك، متهماً الجهات المعنية بوزارة الصحة التابعة لحكومة الفارّ هادي بتجاهل مطالبه في فتحه وعودته للعمل.

ويظل الغموض سيد الموقف بشأن تسجيل الإصابات بفيروس كورونا ولا سيما في المحافظات الواقعـة تحت سـيطرة الاحتلال أو تلـّك الخاضعة لسيطرة المرتزقة، وهو ما يجعل الناس في حالة تذبذب وعدم معرفة الحقيقة، بشأن صحّة تلك المعلومات، ويجعلهم في مضاوف كبيرة وقلق؛ بسَبب هذه العشوائية

ويتهم أبناء محافظة عدن، الاحتلال السعودي والإماراتي بنـشر فـيروس كورونــا في المحافظات الجنوبية، من خلال استمرار رحلاته الجوية وفتح المنافذ التي يسيطر عليها.

# الخدمة المدنية تعلن تمديد تعليق العمل لنسبة الـ80 ٪ من موظفى الدولة

#### المسيحة : صنعاء

أعلنت وزارة الخدمة المدنية والتأمينات، يوم أمس، عن تمديد تعليق العمل لنسبة الـ ٨٠ بالمِئة من موظفي الدولة في مختلف القطاعات والوحدات الإدارية لمدة ١٥ يوماً إضافياً، باستثناء قطاعات الصحة والأمن والخدمات.

كما أعلنت وزارة الخدمة في بيان لها، عن تعليق العمل بنظام بصمة الحضور والانصراف الوظيفى بكافة

وحدات الخدمة العامة لنفس الفترة. ودعت الوزارة، وحدات الخدمة العامـة إلى الالتـزام بتنفيـذ الإجراءات الإدارية الاحترازية والوقائية الصادرة عن مجلس الوزراء واللجنة العليا للكافحة الأوبئة ووزارة الصحة في أماكن العمل، أهمُّها الحفاظ على مسافة تباعد متر ونصف متر على الأقل فيما بين الأفراد، وإيجاد وسيلة تواصل بديلة عن الإجتماعات، وما هـو مهـم منها يتـم اتخاذ الإجراءات

والتدابير الاحتياطية اللازمة. وأهابت الوزارة بكافة وحدات الجهاز الإدارى للدولة والقطاعين العام والمختلط والوحدات المستقلة والملحقة المركزية والمحلية، الالتزام باتضاد الإجراءات التنفيذية لذلك،

كإجراء احترازي ووقائي لمواجهة فيروس كورونا، والعمل وفق ما سيرد من القرارات والتعاميم والتوجيهات والإرشادات الوقائية التى سيتم

## وزير الثقافة: الوضع في صنعاءِ القديمة يوشك أن يكوّن كارثياً؛ بسبب استمرار هطول الأمطار

حذّر وزير الثقافة عبدالله الكبسى، من استمرار تجاهل الجهات المعنية لوضع مدينة صنعًاء التاريخية، جرّاء استمرار هطول الأمطار الغزيرة وتدفق السيول.

وأشارَ الكبسي إلى أن مدينة صنعاء القديمة قد شهدت خلال أقل من أســُبوع انهيار منزِلين، الأول في حارة ســمرة على الضفاف الغربي للسائلة أدَّى إلى وفاة رجل وإصابة زوجته، والمنزل الثانِي في حارة معمر مكون من أربعة أُدوار، استطاع سـكانُه النّجاة بأرواحهم، وما زالت المنازل المجاورة مهدّدة بالسقوط.

وَأَضَافَ أَن الوضع في مدينة صنعاء التاريخية يوشك أن يكون كارثياً إذا لم تتظافر الجهود من كُلّ الجهات الحكوميـة والخَاصَّة لإنقـاذ منازل المدينـة العتيقة، التي يعود تاريخ أغلبها إلى أكثر من ٥٠٠ عام، داعياً رجالً المال والأعمــال من أثرياء مدينة صنعــاء القديمة إلى إنقاذ مدينتهم وبذل القليل من أموالهم لهذه المدينة التي كان لها الفضلُ بعد الله سبحانه وتعالى في ثرائهم.



# هيئة الزكاة تدشّن حملة توعوية لعموم المزكين بأمانة العاصمة

#### <u> حسمی : صنعاء</u>

دشّنت الهيئة العامة للـزكاة، أمس الجمعـة، حملة توعويلة ميدانية لعموم المزكين في شـوارع وأحياء مديريات أمانة العاصمة.

وفي التدشين الذي حضره مديس التخطيط والدراسات محمد العياني، أشار رئيس اللجنة التنفيذية للحملة إبراهيـم الـشرفي، إلى أن الحملة تأتي بالتزامن مع موسم التحصيل في شهر رمضان.

وأوضِح أن الحملة تأتي أيْـضاً في إطــار خطة هيئة الزكاة لتعزيز الوعى لدى الجمهور والمزكين بفريضة الـزكَّاة وأهميتهـا كركـن مـن أركان الإسلام، داعياً المكلفين إلى المبادرة في دفع الزكاة واغتنام شهر الخير الذي يضاعف اللهُ فيه الأجر والثواب.

من جانبه، أشار مدير مكتب الهيئة

والمشاركة في إنجاحها، لافتــاً إلى ضرورة استشعار الجميع لمسؤولية تنمية الموارد الزكوية. الهيئة العامة للزكاة

**GENERAL AUTHORITY OF ZAKAT** 

النركاة في مصارفها

بأمانة العاصمة محمد العلفي، إلى أهميّة الحملة لتعزيز إجراءات تحصيل الزكاة التى تعتمد على عملية التوعية الموجهة للمزكين بأداء الزكاة وكل ما يتعلق بأحكامها ومقاصدها.

وأكّد جاهزية الكادر الإداري في فروع الهيئة بمديريات الأمانة لمواكبة الحملة

الهيئة بالأمانة نبيل الدمشقي، أنُ الحملة تُسـهم في دعـّم إجراءات تحصيل الزكاة وتحقيق الوعى بهذه الفريضة. فيما أكَّـد مدّير إدارة التوعية بالهيئة صادق المعافى، أهميّة تعزيز الشراكة لإحياء فريضة الـزكاة؛ باعتبارهـا ركنـاً مـن أركان الإسلام، داعيــاً عمــوم المزكين إلى اغتنام شهر رمضان في المبادرة لأداء الزكاة. عقب التدشين، بدأ فريق

بدوره، أوضح نائب مدير

الحملة تنفيذ أعماله الميدانية بالتوعية المباشرة للتجار وأصحاب المحال والمراكز التجارية وتوزيع أدبيات الحملة.

حضر التدشين مدراء فروع الهيئة بمديريات أمانة العاصمة وعدد من

السيد عبدالملك الحوثي في محاضراته الرمضانية السادسة:

# لا خطر علينا أكبر من الذنوب والمعاصي

العقوبات التي يعاقب بها الناس،

حتى على مستوى الذنوب، ذنوب

لها عقوبات معينة، في الدنيا، ثم

في الآخرة، وذنوب لها عقوبات

مختلفة، في الدنيا وفي الآخرة،

وذنوب لها آثار سلبية معينة، في

واقع الناس، مثلاً على المستوى

الاجتماعي، والبعض منها على

المستوى الصحي والبعض منها

على المستوى الأمني، وهكذا؛

لأنَّ توجيهات الله سُـبْحَانَـهُ

وَتُعَالُى وتعليماته، هى

تعليمات تصلح بها حياتنا، هي

التعليمات التي بها صلاح حياة هذا

الإنسان، على كُلَّ المستويات وفي

كُــلّ المجالات، ثم بها سـعادته في

الآخرة وفوزه العظيم بما وعد الله

به من رضوانه وجنته، وبها نجاته

من عــذاب الله في الآخرة، فمخالفة

تعليمات الله ومخالفة توجيهات

الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى»

يترتب عليها تأثيرات سيئة في

واقع الإنسان، بدءاً من واقعه

النفسي، آثار على المستوى النفسي

متنوعة ومتعددة، قسوة للقلوب،

هـذا من الآثار السيئة جــدًّا، أن

يفقد الإنسان مشاعره الإنسانية

الطيبة، ولين قلبه، وقسوة القلوب

حالة خطيرة جِـدًّا تخرج الإنسان

عن واقعه الإنساني، تذهب به إلى

التوحش، لها آثار سلبية جِـدًّا،

على الإنسان في سلوكياته وفي

أعماله، وفي علاقاته وفي تصرفاته،

وفي أشياء كثيرة، على مستوى

المشاعر الإيجابية، يبدأ الإنسان

يفقد مشاعره الإيجابية، تنمو في

نفسه المشاعر السلبية، والآفات

الخطيرة جدًّا، من مثل الحقد،

الحسد، الطمع، الجشع، الميول

السلبية، الدوافع نصو الأعمال

الشريرة، ونحو الجرائم، تتلوث

أُعُوْدُ بِاللهِ مِنْ الشَّيْطَانِ الرَّجِيْم بِسْـمِ اللهِ الرَّحْمَـنِ

الحَمْدُ لله رَبِّ العالمين، وأشهَـدُ أَنْ لَا إِلَـهَ إِلَّا اللَّهُ الْمَلِكُ الْحَــقَ الْمِيْنِ، وأشهَدُ أن سَيِّدَنا مُحَمَّدًا عَبُّدُه ورَسُولُه خَاتَمُ النبيين. اللَّهم صَلِّ على مُحَمَّدٍ وعلى آل مُحَمَّلٍ وبارِكْ على مُحَمَّدٍ وعلى آل مُحَمَّـدٍ، كما صَلَّيْتَ وبَارَكْتَ عَلِي إِبْرَاهِيْمَ وَعَلَى آلِ إِبْرَاهِيْمَ

وارضَّ اللَّهُم برِضَاكَ عن أَصْحَابِهِ الأَخْيَارِ الْمُنْتَجَبِين، وعَنْ سَائِر عَبَادِكِ الصَّالِحِين.

أَيُّهَا الإِخْوَةَ وِالأَخْوَاتُ.. السَّــــكَامُ عَلَــيْكُــمْ وَرَحْــمَةُ اللهِ

تقبَّلَ اللهُ منّا ومنكم الصيامَ والقيامَ وصالحَ الأعمال.

اللهم اهدِنا وتقبَّلْ منَّا إنَّكَ أنتَ السميعُ العليمُ، وتُبْ علينا إنكَ أنتَ التوابُ الرحيم.

اللهُ «سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى» هو أرحمُ الراحمين، وبقدر ما نرى في الآيات المباركة التي تحدثنا عنها بالأمس، من عذاب الله وبأسه وانتقامه، والخطر الرهيب جـدًا الذي يهدد الإنسان، وقد يقع فيه الإنسان والعياذ بالله، إن لم يرجِعْ إلى الله «سُـبْحَانَـهُ وَتَعِالَى»، فإن الله -جَلَّ شأنه- قد فتح لنا جميعاً، لعباده جميعاً باب الرحمة وباب المغفرة، وباب الخير الذي به ينجون من ذلك العذاب.

«سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى» أرشدنا إلى التقوى، أن نحرصَ على التقوى، أن نسعى للتقوى، والتقوى من خلالها تتحقق لنا الوقاية من عذاب الله في الدنيا والآخرة، الوقاية من النتائج السيئة للأعمال السيئة؛ لأنَّ التقوي تساعدُنا على الانضباط العملي، وجعيل مما يلحق بالتقوى وهو جزُّ أساسي من التقوى: هو التوبة إلى الله سُـبْحَانَـهُ وَتَعَالَـي والرجوع إليه عند الزلل وعند الخطأ وعند ارتكاب المعصية.

اللهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى رحيحٌ بنا، يدعونا إلى المغفرة، يدعونا إلى الجنة، يدعونا إلى ما فيه الخير لنا في الدنيا والآخرة، وهو -جَـلُّ شـأنـه- يدعونا إلى ما فيه إنقاذنا، إنقاذنا من الذنوب، إنقاذنا من الأعمال السيئة التي لها خطورة كبيرة علينا نحن، أما الله سُـبْحَانَـهُ وَتَعَالَـي فليس عليه منا ومن أعمالنا السيئة أي خطورة ولا أي ضرر، أبداً، لا تضرّه معاصينا ولا ذنوبنا، ونجد

دعوته التي تعبّر عن رحمته [هود: الآية٣]

عليهم من أن يهلكوا، رسول الله «صلوات الله عليه وعلى آله» يقول الله -جَـلَّ شأنُـه- عنه مخاطباً له: {فَلَعَلَّكَ بَاخِعٌ نَفْسَكَ عَلَى آثَارهِمْ إِنْ لَمْ يُؤْمِنُوا بِهَذا الْحَدِيثِ أُسَـفًا}[الكهف: الآية ٦]، هـ و يـ د رك الخطر الكبير عليهم، نتيجة عنادهم إعراضهم، رفضهم للإيمان بهذا الهدى، ويدرك أين مصيرهم، ذلك المصير الرهيب جــدًا، وما يترتب على ذلك في الدنيا وما يترتب عليه في الآخرة، فهو يتألم جـــدًّا، هو حريصٌ على نجاتهم حريصٌ على إنقاذهم، إلى هـذه الدرِجة مـن الألم النفسي عليهم، {فَلَعَلْكَ بَاخِعٌ نَفْسَكَ} تكاد تُهلِكُ نفسك غمّاً وحزناً وضيقاً؛ مِن أُجلِهِم، أنهم لم يهتدوا بهذا الهدى الذي فيه نجاتهم وفيه فلاحهم وفيه خلاصهم، وفيه إنقاذهم، وهكذا يأتى في القرآن الكريم التحذير المتكرّر، وَأَيْـضاً في المقابل الدعوة التي تعبر عن رحمة الله «سُـبْحَانَـهُ وَتَعَالَـي» وبعبارات رقيقة، وبعبارات كلها رحمة، وكلها رأفة من الله

نأتى لنتحدث كتمهيد في

كمجتمع، تشكل خطورة بالغة على المجتمع، والمخاطر الكبيرة وفضله ورأفته بعباده في القرآن للذنوب وللمعاصي، وللانحراف الكريم، وهي تتكرّر كثيراً بعبارات عن توجيهات الله شُـبْحَانَـهُ مؤثرة جـدًّا، عبارات تعبّر بالفعل عن الرحمة، عن الرأفة، ونجد وَتُعَالِي، وعن تعليماته، وعن نهجه وهديه، المخاطر الكبيرة أيْـضــاً من خـلال أنبيائه «عليهم والآثار السلبية هائلة جدًّا، هي السلام» كيف كانوا حريصين سببٌ لشقاء الإنسان في هذه جدًّا على إنقاذنا، على خلاصنا، الحياة، أن يشقى، بكل ما قد يأتي على دفعنا إلى ما فيه الخير لنا، على لهذا الشقاء، وكل ما يعبّر عنه هذا استنقاذنا من ذلك الهلاك من ذلك العناب، من عذاب الله في الدنيا الشقاء، مثلاً البعض قد يكون شقاؤهم ليس على مستوى الجانب ومن عذابه في الآخرة، وبعبارات المادي، قد يتوفر الجانب المادي كذلك فيها ما يعبّر عن رأفتهم، لهم، ولكن على المستوى النفسي، عن رحمتهم، عن حرصهم الشديد على إنقاذنا وخلاصنا، الواحد وعلى المستوى الاجتماعي، وعلى من الأنبياء يأتي إلى قومه ويقول المستوى الأمنى، تتفاوت المسألة في لهم: {إِنِّي أَخَافَ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْم واقع الأفراد، كأفراد، من شخص عَظِيم} [الأعراف: الآية ٥٩] {فَإِنَى إلى آخر، وفي واقع المجتمعات كمجتمعات، من مجتمع إلى آخر، أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَـذَابَ يَـوْم كَبِيرٍ} في نتائج هذه الذنوب والمعاصي، وفي طبيعة العقوبات، وتنوع يسعى إلى خلاصهم، يتألم جـدًا

سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى.

موضوع التوبة: عن خطورة الذنوب والمعاصي، وهي المسالة التي يجب أن نرسخُها كَثيراً، كَثيراً، [لا خطـ ر علينـا أكبر مـن الذنوب والمعاصي] الذنوب والمعاصي: هي التي تصِل بالإنسان إلى جهنم، وهي التي تسبب له العذاب من الله «سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى» في الدنيا وفي الآخرة، وهي التي تحرمه من الكثير الكثير من ألطاف الله ومن رعايته ومن فضله، من رعايته الواسعة، تشكل خطورة كبيرة على الإنسان كفرد، ثم على المجتمع

نفسية الإنسان ويفقد المشاعر الطيبة، يفقد زكاء نفسه، وهذه حالة خطيرة جدًّا، وخسارة كبيرة جدًّا، على الإنسان كإنسان؛ لأنّ الله منح هذا الإنسان ما يساعده على زكاء نفسه وأن يحمل بذلك المشاعر الطيبة، وأن تنمو فيه كُلَّ معانى الخير، كُلَّ الأشياء الإيجابية، وبالتالي يكون لهذا أثر إيجابي في نفســه، في شــعوره في وجدانه، في اطمئنانه النفسي، ارتياحـه النفسي، هذه مسـألة من أهم المسائل، ثم المعاصي والذنوب: منها ما يترك آثاراً سلبية فورية على الواقع الاجتماعي، على الناس، في الواقع الأسري، يهدم بنيان

الأسرة، يفكك الأسرة، أو على

مستوى العلاقات ما بين أبناء

ويكون لهذا أثار سلبية على

الشقاء النفسي، تضيق حياتهم،

لا ينعمون بالأخوة، لا ينعمون

بالمحبة، لا ينعمون بالمودة، لا

ينعمون بالصفاء النفسي فيما

بينهم، يفقدون الاطمئنان تجاه

بعضهم البعض، يكون لذلك آثار

سيئة جـدًّا فيما بينهم في حياتهم،

تتحول حياتهم إلى حياة سيئة

جدًّا، وقاسية جدًّا، وموحشة

جدًّا، وهكذا على المستوى الأمنى،

الكثير من الجرائم تشكل خطورة

كبيرة على الناس في أمنهم، جرائم

القتل، جرائم السرقة، جرائم

النهب، جرائم الاغتصاب، جرائم

السطو، جرائم كثيرة جدًّا، هي

كلها في قائمة الذنوب والمعاصي،

تهدد الأمن والاستقرار للناس،

على ممتلكاتهم على حياتهم، على

أعراضهم، وهكذا تتنوع المعاصي،

وتتنوع أينضا تأثيراتها السلبية

على الناس في حياتهم، فتكون

النتيجة هي الشقاء، بينما الرجوع

إلى الله سُـبْحَانَـهُ وَتَعَالَـي،

والرجوع إلى تعليماته، الرجوع

إلى توجيهاته، الإنابـة إليـه، فيه

كُلِّ الخير للإنسان، وكل الآثار

الطيبة، وهو يضمن للناس الحياة

الطيبة التي وعـد الله بها، فيكون

لذلك الأثر الإيجابي على المستوى

النفسي، على مستوى المشاعر، على

مستوى الوجدان، وعلى المستوى

من الآفات، انتزاع البركات، الجدب المجتمع، تتحول إلى علاقة سلبية، الشديد، أشياء كثيرة، هذه كلها بدلاً مـن أن تكون قائمة على الثقة يدفعها الله عنهم إلى حَــدٍّ كبير، المتبادلة، على حسن التعامل، على ويحظون برعاية واسعة من الله التعامل بمصداقية، على التعامل «سُبْحَانَـهُ وَتَعَالَـي» وآثار بدوافع الخير وبالقيم، وبالأخلاق، تتحول إلى معاملات يسودها إيجابية في واقع الحياة،. فلذلك من رحمة الله أشياء سيئة جـدًّا، الخداع، والمكر، «سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى» بنا أنه والسوء، ودوافع الشر، والإساءات، قدّم لنا ما يساعدنا على التخلص والمشاحنات، والبغضاء والكراهية، والأحقاد، والحسد، والطمع، وأشياء كثيرة جدًّا، فتسوء حياة الناس ويتباينون فيما بينهم،

من الذنوب، وفتح لنا باب التوبة والإنابة والرجوع إليه، والرجوع إلى توجيهاته وتعليماته للعمل بها، فيمنحنا المغفرة على ما كان منا من ذنوب وأخطاء ومعاص، وفي نفس الوقت، يمنحنا -جَـلَّ شــأنــه- الرعاية التــي وعد بها في كتابه الكريم:

الاجتماعي، في العلاقات ما بين

المجتمع الذي تسوده تلك القيم،

تلك الأخلاق، تلك التعليمات، تلك

التوجيهات، وعلى المستوى الأمنى،

تتقلص إلى حَــدً كبير نسبة

الجرائم بكل آثارها السلبية، على

المستوى الاستقرار السياسي، على

كُلَّ المستويات، ولذلك الخير هو

للناس في ذلك، أيْضاً يدفع الله عن

الناس الكثير من العقوبات التي

تأتى في الدنيا، الكثير من المصائب،

الكثير من الأشياء التي تمثل

خطورة عليهم في حياتهم، كُثيراً

من الأوبئة، كثيراً من العقوبات

المتنوعة؛ لأنّ العقوبات والتأثيرات

تتنوع، منها ما يأتي على الناس

في معيشتهم في صحتهم، كُثيرا من

الأوبئة كثيراً من المصائب، كثيراً

- نبدأ ببعض الآيات المباركة التي تحذر من الذنوب والمعاصي، يقول الله «سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى»: {وَكَأَيِّن مِّن قَرْيَةٍ عَتَتْ عَنْ أَمْر رَبِّهَا وَرُسُلِهِ} مجتمعات كثيرة، عتت، وتعنتت، وتجاوزت حدود الله وتعليماته ولم تبال بها ورمت بها عرض الحائط، وتجاهلتها وتنكرت لها، ولم تعطها أي قيمة، واتجهت بناءً على أهواء أنفسها، وأهواء ذوى النفوذ والتأثير فيها، فماذا كانت النتيجة؟! {فَحَاسَبْنَاهَا حِسَابًا شُدِيدًا وَعَذَبْنَاهَا عَذَابًا نُكْرًا}[الطلاق: الآية ٨] فحاسبها الله وعاقبها، والحســاب هذا يأتي جـزءٌ كبـير منـه في هـذه الحياة، وهذا العذاب النكر، يأتي في هذه الحياة، ونجد في القرآن الكريم ما حَـلَ بكثير مـن الأمم والأقوام، وهي نماذج محدودة عرضها لنا القرآن الكريم، ونجد في زمننا هذا ما تعانيه البشرية من عناء شديد، وعذاب شديد على كُلَّ المستويات، {فَذَاقَـتْ وَبَالَ أَمْرِهَـا وَكَانَ عَاقِبَةً أَمْرِهَا خَسْرًا}[الطلاق: الآية ٩].

يحكي القرآنُ الكريم في تلك النماذج أنواع من العقوبات، حتى

# غمي التي تصل بالإنسان إلى جمنم

→ أنه حكى لنا عما حَـلّ لبعض من بنى إسرائيل الذين كانوا يعتدون في السبت، وكانوا يفسقون، فوصل الحال بهم إلى أن مسخّ الله منهم قردة، مسخ أهل تلك المعاصى إلى قردة، قردة خاسئين والعياذ بالله، تجد إلى هذا المستوى من العقوبات الإلهية على الأعمال، على المعاصى، على الذنوب أنها تشكل خطورة كبيرة على الناس، فمع ذلك التحذير من النار والتحذير من العقوبات العاجلة في الدنيا والتحذير بما حَـلّ بالأمم الماضية، والتحذير من العقوبات المتنوعة التى قد تطال الإنسان في نفسه أو في رّزقه أو في ماله، في ممتلكاته، أو تطال المجتمع كمجتمع، نجد الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى يدعونا في نفس الوقت إلى الإنابة إليه ويفتح لنا الباب، باب التوبة، باب الرحمة، باب المغفرة، لنُنيب إليه، لنرجع إليه، ويقول -جَلَّ شأنه- في كتابه الكريم: {قَلْ يَا عِبَادِيَ الَّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَى أَنفسهمْ لا تَقْنَطُوا مِنْ رَحْمَةِ اللَّه} [الزمـر - ٥٣]، يوجّه هذا النداء بكل رحمة وبكل رأفة، نداء رقيقا حيًّا، نداء رحمة، قل يا عبادى الذين أسرفوا على أنفسهم؛ لأنّ الإنسان بالمعاصي هو يسرف على نفسه، يتجاوز الحد وهو يظلم نفسه، وهو يسبب لنفسه الشقاء في الدنيا، والعداب في الدنيا والعذاب العظيم في الآخرة، فهو ينادي هذا النداء، {لا تَقْنَطُوا مِنْ رَحْمَةِ اللَّهِ إِنَّ اللَّـهَ يَغْفِـرُ الذُّنُـوبَ جِميعاً إِنَّهُ هُـوَ الْغَفِـورُ الرَّحِيـمُ. وَأَنِيبُوا إلى رَبِّكُمْ وَأَسْلِمُوا لَهُ}[الزمر ٥٣ -٥٤]، فهو ينادى كُلّ عباده الذين أسرفوا على أنفسهم، وما من إنسان إلا وهو مسرف على نفسه، تتفاوت المستويات في هذا الإسراف، تتفاوت من إنسان إلى آخر، من مجتمع إلى مجتمع، طبيعة ومستوى الالتزام الديني والأخلاقي بتوجيهات الله وتعليماته شُبْحَانَهُ وَتَعَالَى، والإنسان بحاجة إلى أن يغتنم فرصة هذا النداء، الله يفتح باب التوبة ويدعو إليه وفي نفس الوقت يعد بالمغفرة على كُـلّ الذنوب ويحذّر من اليأس والقنوط من رحمة الله سُبِّحَانَهُ وَتَعَالَكِي؛ لأَنَّ الياسَ والقنوط قد يدفع البعض إلى الاستمرار في المعاصى والذنوب، وقد يمثل صدا لهم وعائقا لهم، عن الإقبال إلى الله وعن التوبة، يظن أنه لا فائدة من التوبة، وأن الله لن يتوب عليه

ولن يغفر له، والله سُـبْحَانَـهُ

وَتَعَالَى يحذر من هذا اليأس

وهذا القنوط ويدعو إلى المبادرة

وإلى الإسراع في التوبة والإنابة والله

وعد بالمغفرة {إِنَّ اللَّهَ يَغْفِرُ الذَّنُوبَ



من رحمة الله «سبحانه وتعالى» بنا أنه قدّم لنا ما يساعدنا على التخلص من الذنوب وفتح لنا باب التوبة والإنابة والرجوع إليه

تتنوع العقوبات التي يعاقب بها الناس، حتى على مستوى الذنوب، ذنوب لما عقوبات معينة في الدنيا ثم في الأخرة

> جميعاً إنَّهُ هُـوَ الْغَفُـورُ الرَّحِيمُ. وَأُنِيبُوا إِلَى رَبِّكُمْ } [الزمر ٥٣ -٤٥]، المطلوب هو الإنابة إلى الله والرجوع الصادق نفسيا، يتخذ الإنسان قرارا بالعودة والإنابة إلى الله سُـبْحَانَـهُ وَتَـعَـالَـي وعمليا، {وَأُنِيبُوا إِلَى رَبِّكُمْ وَأُسْلِمُوا لَهُ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِيَكُمُ الْعَذَابُ ثُمَّ لا تُنْصَرُونَ} [الزمر - ٤٥]، قبل العذاب ما الذي تنتظر؟ لا بد من العذاب على الذنب إن لم تتب، لا يدفع عنك العناب إلا التوبة، أما الإصرار على الذنوب، الإصرار على المعاصى، الذنوب ما كان منها بشــكل تعدي لحدود الله وارتكاب جرائم، وما كان منها تقصير وتفريط في الواجبات والطاعات التي أمرنا الله بها وأرشدنا إليها والمسـؤوليات التـى حملنـا إياها، كلا هذين الجانبين من الذنوب علينا أن نبادر بالتوبة إلى الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى والإنابة إليه قبل العذاب، قبل العذاب، لا بد من العذاب إن لم يُنب الإنسان ولم يتب، ولا أحد يمكن أن ينصره ولا أن يدفع عنه أبدا، {وَاتَّبِعُوا

أَحْسَنَ مَا أَنزلَ إِلَيْكُم مِّن رَّبِّكُم مِّن قَبْل أَن يَأْتِيَكُمُ الْعَذَابُ بَعْتَةَ وَٱنتَمْ لَا تَشْعُرُونَ} [الزمر - ٥٥]، أن يبادر الإنسان قبل أن يأتي العذاب بغتة، في الوقت غير المتوقع، وفي الحال غير المتوقع، الإنسان غافل، نداءٌ آخر يوجهه الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَكِي إلى عباده الذين آمنوا، وهو نداءٌ عظيم ونداءٌ مهم جيدًا، يقول -جَـلَّ شأنه- {يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا} [التحريم - ٨]؛ لأنَّ البعض يتصور أن الانتساب والانتماء الإيماني أصبح بطاقة ترخيص، يكفى أن يقول لا إله إلى الله محمد رسـول الله ثم يفعل ما يشاء ويريد من المعاصى والذنوب ويدخـل الجنة، لا، هـذه فكرة غير صحيحة إطلاقا، الدين هو جاء لتزكية النفوس ولإصلاح الإنسان ولإصلاح أعمال الإنسان، والجنة والنار هي جزاء على العمل، على العمل، وفي الدنيا والآخرة جزاء على العمل، والله يقول {فَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذُرَّةٍ خَيْرًا يَرَهُ ۞ وَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَـالَ ذُرَّةٍ شَرًّا يَـرَهُ} [الزلزلة -٧]، لكن الله فتح باب التوبة، توبة

إليه، هنا يوجه نداءه إلى الذين آمنوا أن عليهم أن يبادروا بالتوبة إلى الله، {يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا تُوبُوا إلى اللُّـهِ تَوْبَةُ نَّصُوحًا} [التحريم -٨]، المطلوب من الجميع أن يتوبوا إلى الله، كُلِّ إنسان هو مقصر، كُلّ إنسان هو مذنب، كُلّ إنسان يصدر من جانبه أخطاء ويقصر في أشياء ولكن يتلافى ذلك بماذا؟ بالتوبة إلى الله، بالرجوع إلى الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى رجوعاً بالندم، رجوعا بالندم على التقصير وبالندم على المعصية وبالندم على الذنب وبالإقلاع عن الذنوب وبالعــزم على تركها، وعلى عـدم العـودة إليها، وهكـذا حالة يســتمر الإنســان عليها، وبتوجّــه جِاد وصادق، {تُوبُوا إِلَى اللَّهِ تُوْبَة نَّصُوحًا}، هذه التوبة الجادة التي هي توبة كاملة وخالصة، خالصة، الإنسان توجّه بكل صدق إلى الله سُـبْحَانَـهُ وَتَـعَـالَــي وبكل جد، نادما على معصيته، على ذنوبه على تقصيره، ليس راضيا بذنوبه، ليس راضياً عن أخطائه، ليس راضياً عن تقصيره، بل

الذنب ويتصور أن المسألة مسألة إستغفار مؤقت ثم يعود إلى الذنب أو لا يتخلص من آثار ذلك الذنب، من المظالم إن كانت مظالم لعباد الله أو نحواً من ذلك، فالمطلوب أن تكون هذه التوبة جادة وصادقة وتوجّه جاد للإقلاع عن المعصية وعِن الذِنب وعن التقصير، {عَسَى رَبُّكُمْ أَن يُكَفِّرَ عَنكُمْ سَيِّئَاتِكُمْ وَيُدْخِلُكُ مْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ يَوْمَ لَا يُخْذِي اللَّهُ النَّبِيُّ وَالَّذِيئِ آمَنُوا مَعَهُ، نُورُهُمْ يَسْعَى بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَبِأَيْمَانِهِمْ يَقُولُونَ رَبُّنَا أَتِّمِمْ لَنَا نُورَنَا وَاغْفِرْ لَنَا ، إِنَّكَ عَلَى كُلَّ شَيْءٍ قَدِيلٌ} [التحريم - ٨]، لتنال المغفرة تب إلى الله، لتنال المغفرة، لتنال التكفير لسيئاتك، ليدفع الله عنك الخزي والفضيحة يوم القيامة، لا تكنّ ممن يفتضحون يوم القيامة على رؤوس الأشهاد، لتكون في موكب النور مع نبي الله ورسول الله «صلواتُ الله عليه وعلى آله» ومن معه من المؤمنين التائبين المنيبين الصادقين الذين يمنحهم الله في ذلك اليوم هذا الشرف وهذا التكريم وهم يتحرّكون في موكبهم، يسعى نورهم بين أيديهم وبأيمانهم، هذا الشرف الكبير، لتحظى بهذا الشرف ولتنال هذا الشرف لا تكونُ مع المفضوحين، لا تأتى يوم القيامة وصحيفة أعمالك مليئة بالفضائح والمخازي، نعوذ بالله ونستجير بالله، ولتحظى بهذا الشرف، تكون مستورا بستر الله وبمغفرته وبتكفير السيئات منه، هذه دعوة يفترض أن الإنسانَ يحرصُ على الاستجابة لها، لا يبقى الإنسان مُصراً على المعصية.

يندم ويدرك أنه قصّر في جنب الله

سُدْحَانَهُ وَتَعَالَى وأساء إلى

ربه العظيم الكريم المنعم، الخالق،

وجلب على نفسه بذلك الشر

والخطر، وأنه بحاجة أن يدفع عن

نفسه، فتكون توبة جادة صادقة كاملة، لا يبقى الإنسان متردّداً، أو

يبقى عازماً في نفسه إلى العودة إلى

نكتفى بهذا المقدار، إن شاء اللهُ نستكملُ الموضوعَ في المحاضرة

وَنَسْأَلُ اللَّهِ -سُبْحَانَهُ وَتَعَالَـــى- أَنْ يغفرَ لنا ولكم وأن يجعلنا وإيّاكم من عباده التائبين والمستغفرين والمنيبين والخاشعين.

وَنَسْأَلُّ اللَّهِ -سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى - أَنْ يَرْحَمَ شُهْدَاءَنا الأبرارَ، وَأَنْ يِشفيَ جرِّحانا، وَأَنْ يفرِّجَ عنِ أسرانا، وَأَنْ يَنصُرَنا بنصْرِهِ.. إِنَّهُ سَمِيْعُ الدُّعَاءِ. وَالسَّلَامُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَةُ اللهِ

وَبَرَكَاتُه..

### السيد عبدالملك الحوثي في محاضراته الرمضانية السابعة:

# بالذنوب والمعاصي نسيء إلى ربنا المنعِم الكريم، نقاب العظيمُ والكبير، وكل ما بنا من نعمةٍ منه، بالإساءة

أَعُ وْذُ بِاللَّهِ مِنْ الشَّيْطَانِ الرَّجِيْمِ

بِـشْـَـٰمَ اَللَهِ الرَّحْـَّمَـٰنِ الرَّجِـٰيُّ م الجَمْـدُ للهَ رَبُّ العالمين، وأشــَهَـدُ أَنْ لَا إلــهَ إِلَّا اللهُ الـَـلِكُ الحَـقّ الْمُبْين، وأشهَدُ أن سَيِّـدَنا مُحَمَّـدًا عَبْـدُه ورَسُــوْلُه

حالم اسبيان. اللَّهم م صَلَّ على مُحَمَّدٍ وعلى آلِ مُحَمَّدٍ وبارِكْ على مُحَمَّدٍ وعلى آلِ مُحَمَّدٍ، كما صَلَّيْتَ وبارَكْتَ على إِبْرَاهِيْمَ وَعَلَى آلِ ۚ إِبْ رَاهِيْمَ إِنَّكَ حَمِّيْدٌ مَجِيْدٌ.

وَارِضَ اللَّهُم بِرِضَاكَ عَن أَصّْحَابِهِ الأَخْيَارِ المُنْتَجَبِين، وعَنْ سَائِرِ عِبَادِك الصَّالَحِينِ.

أَيُّهَا الإَّخْوَةُ والأَخْوَاتُ..

السَّلَّلُمُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَةُ اللهِ وَبَرَكَاتُه. تقبَّلَ اللهُ منَّا ومنكم الصِيامَ والقيامَ وصالحَ الأعمال.

اللهم اهدِنا وتَقبَّلْ منَّا إنَّكَ أنتَ السميعُ العليمُ، وتُبْ علينا إِنَّكَ أَنْتُ التَّوابُ الرحيم. تحدثنا بالأمس عن خطورة الذنوب، وأهميّة التوبة،

وعمًّا للذنوب من تأثيرات سلبية على حياة الإنسان، والواقع أُنُّ الإنسانُ بالذَّنوبُ وبالمعاصي هُو أُولاً يَخالف مُقتضى العبودية لله -سُبْ حَانَهُ وَتَعَالَسى- نحن عبيد الله، ونحن ملكه، وكل ما في هذا العالم هو ملكه، وكل ما نتصرف فيه في هذه الحياة، ونتحَرّك فيه في هذه الحياة هو ملكٌ بْ حَانَهُ وَتَعِالَى - فِهو الرب المالك، وعندما نتصرف أي تصرف في أيِّ مما خوَّلنا اللهُ -سُـبْ حَـانَـِهُ وَتَعَالَى - خارج حدود إذنه، خارج ما أذن لنا أن نتصرفَ فيه، فنحن نتصرف فيما لا نملك التصرف فيه، فيما لا نملك الحق أن نتصرف فيه، هذا يكون ظلماً، ولهذا توصفُ كُللٌ الذنوب والمعاصى بالظلم، هذا ركَّز عليه القرآن الكريم، فنحن نتصرف خاَّرج حدود ما نملك، وبغير إذن من الله -سُـبُ حَانَهُ وَتَـعَالَى، اللهِ الحصري لكل هذا العالم بكل ما فيه، والمالك لنا ولجوارحنا، ونحن لا نستطيع أن نتصرف خارج حدود ما خوَّلنا الله وسس - الله على الله فيها، هذه الأرض بكل ما عليها هي من الله -سُـبُ حَـانَـهُ وَتَـعَـالَـى- وهي لله -سُـبْحَـانَـهُ وَتَـعَـالَـى- فمخالفة وتعالى - وسي مه - سبحا لله المستوات وسعات وسعات وسعات وسعات والمستوات والمس نتـصرفَ إلا في حدود ما أذن لنا فيـه، والذي أذن لنا فيه هو واسعٌ وكثيرٌ، وهو ما فيه الخير لنا، وهو ما هو طيبٌ لنا، وصالحٌ لنا، وما فيه صلاح حياتنا، ليس هناك في مسألة ما أُذن فيه وما لم يأذن فيه أي اعتبارات تعود بالنفع على الله -سُبْحَانَـهُ وَتَعَالَـي- هذه مِن الحقائق التي يجب أن نرسِّ خها في أنفس نا، ليست المسألة أنَّ الله يتحكُّم فينا وفي مسألة الإذن لنا لاعتبارات تعود إليه، أو منفعةٍ تعود إليه، ومصالح خَاصَّة به. إنه -سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى- أذن لنا في كُللّ ما هو خُيرٌ لَنا، وفي كُلّ ما هو صلاحٌ لحياتنا، ولم يـأذن لنا في كُــلٌ ما فيه مـضرة على حياتنـاً، في كُـلِّ ما لهُ آثار سلبية على الإنسان كفرد، وعلى المجتمع من حوله، وعلى

وثانياً: نحن بالذنوب والمعاصي نسيء إلى ربنا المنعم الكريم، نِقابلُ إحسانَه وهو وِلي كُــلِّ تَعمةٍ، وَوَلَي كُــلِّ فضل،ٰ {وَمَا بِكُمْ مِنْ نِعْمَةٍ فَمِـنَ اللَّهِ } [النحل: من الآية ٣٥]، نقابلُ إحسانه العظيم وإحسانه الكبير، وكل ما بنا من نعمةٍ فمنه، بُالإساءة إليه -سُبُّ حَانَـهُ وَتَعَالَـي- من خلال المعصية له، من خلال مخالفة توجيهاته وتعليماته -سُبْحَانَهُ وَتَعَالَـــى - وهذا أمرٌ سيءٌ بالنسبة للإنسان: أن يقابل نعم الله، وإحسان الله العظيم الكبير، وكرم الله الواسع، أن يقابله بالأساءة، وأن يستخدم نفس النعم التي أنعم بها الله عليه، وما أعطاه الله -سُبْ حَانَهُ وَتَعَالَى- وما هو من الله -سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى- يستخدمه بنفسه، يستخدمه بذاته فيما يسيء فيه إلى اللـه –سُـبْ حَـانَـهُ وَّتَعَالَى - إِذَا كنت تفترض أنك لن تستخدم أية وسيلة، ولا أي شيء من الله -سُبْ حَانَهُ وُتَعَالَى - حتى تقول: [أنا لم أستخدم ما هو منه في مخالفته، في الإساءة إليه]، فما هو هذا الشيء؟! هل هناك جارحة من جوارحك، حاســةٌ من حواسك، شيءٌ فيك أنت من قدراتك، من مواهبك، من ملكاتك، ليس من الله، ما هو؟ إلا إلا تملك شيئاً، كله من الله، ما خوَّلك الله فيه في هذه الحياة خارج حدود جوارحك وجسمك ونفسك، ما على هذه الحياة في محيطك كله من الله - سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى - ولذلك عندما تقابل نعم الله العظيمَة، كُلِّ نعمةٍ منها نعمة عظيمة جِدًّا، لو تتأمل في كُـــلّ نعمةٍ بمفردهاً كم هي عظيمــة، كم فَائدتها لك في هذه

نعِمةُ البصر، نِعمـة البصر من أعظم النعم، نعمةٌ عظيمة جِــدًّا، كم هـى أهميتها لك في كُـلّ شـؤون حياتـك، عندما تُستخدم هذة النعمة في معصية الله بالنظر إلى الحرام، عندما تستخدم هذه النعمة وتشغلها في خدمة الباطل، أو

نعمةُ السمع كذلك من النعم العظيمة، الجوارح: اليدين، الرجلين، كُلُّ هذه الجوارح تعتبر نعماً عظيمة من الله بْ حَانَهُ وَتَعَالَى -، عندما تستخدمها في معصية الله، اللسان والبيان الذي هو من أعظم النعم التي أنعم بها الله عليك، عندما تستخدمه في معصية الله -سُ وَتَعَالَـــى-، ثـم مـا يمكنك الله منـه في هـذه الحياة من وسائل وإمْكَانات فتستخدمها في معصية الله -سُـبْحَـانَـهُ وَتَعَالَى -، أنت تقابل نعمه هو بالإساءة من خلالها إليه،

وأيضاً فيما يتعلق بالمعصية، الإنسان يتعدى، كُلُّ المعاصي فيها تَعَــدُّ وفيها اعتداء، يعتدي على الحياة من حوله؛ لأَنَّ كُلِّ الذنوب وكل المعاصي هي تصرفٌ ضار، وله آثار سيئة في هِذه الحِياة، فكلها تعدٍ، وكلَّها اعتداء.

والإنسانُ أيْضاً يسيءُ إلى نفسه بالمعصية، وهذا اعتبارٌ رابع، يسيء إلى إنسانيته، ينحط في إنسانيته؛ لأنَّ الله حَــآنَـهُ وَتَـعَـالَـــى- منح هذا الإنسان في فطرته منحه من الملكات ومن عناصر الخير ما يسمو به، فلا يكون في هده الحياة وكأنه مُجَرد وحش يعمل بالغريزة، ويتحَرّك وفق الغرائز النفسية بدون أية ضوابط ولا حدود ولا قيود، الله منح هذا الإنسان في فطرته وأودع في فطرته ما يساعده على التقوى، ما يساعده على السمو بالنفس، ما يساعده على التصرف بشكل صحيح، ما يساعده على الالتزام بالقيم وبمكارم الأخلاق، ما يساعده على أن يضبط تصرفاته بضابط الأخلاق والقيم والرشد، والتصرفات الصحيحة، و بمعيار الحكمة، فَهذا يُعتبر شرفاً كَبيراً للإنسان، ومسؤوليةً على هذا الإنسان؛ لأنَّ الله -سُـبْ حَانَـهُ وَتَعَالَـى- فِي الوقت الذي أودع فينا غرائزَ معينة، فهو -جَـلَّ شأنــُه- وفَّر لنا أولاً من الحلال ومما فيه الخير ما يمكن أن يستوعب غرائزنــا هــذه، ما يمكن أن نشــغل فيــه غرائزنا هــذه، هو -سُبْحَانَهُ وَتَعَالِي- لم يودع فينا هذه الغرائز ثم يحرم علينا استغلالها، أُو الاستفادة منها في أي شيء، ثم يتجهُ -سُبْحَانَـهُ وَتَبِعَالَـى- في تشريعاته وفي تعليماته إلى كبت هذه الغرائز في أنفسنا.

ليس الأمر هكذا، هو - سُـبْ حَـانَـهُ وَتَـعَـالَـي - جعل لنا من الحلال الطيب ما يستوعب هذه الغرائز، وما نفعًل فيه هـذه الغرائز، فتؤدي هذه الغرائـز دوراً إيجابياً في هذه

" ثم في نفس الوقت هو -سُبْ حَانَهُ وَتَعَالَى- هيّأ فينا ويُّف فطرتنا ما يساعدُنا على المستوى النفسي، على المستوى المعنوي، على مستوى المشاعر والوجدان، على ضبط هذه الغرائز، وعلى أن نعملَ على موازنتها، حتى تكونَ متوازنةً في هذه الحياة، وهذا هو الذي يسمو بالإنسان، لا يكونُ كبعض الحيوانات التي تعملُ بالغريزة فقط، ليس عندها ضوابطُ معينة، ضوابطً أخلاقية، ولا ضوابط ترتبط بمعيار الحكمة وحسن التصرف.

عيار الحدمة وحسن المسارك. فاللهُ -سُبُ حَالَـهُ وَتَعَالَــي- عندما قال في القرآن الكريم عن النفس البشرية: {قَدْ أَفْلَحَ مِّنْ زَكَّاهَا (٩) وَقَدْ خَابَ مَنْ دَسًّاهَا}[الشمس: ٩-١٠]، الإنسان يسيءُ إلى إنسانيته في هذا الجانب المهم فيها: الفطرة، وما أودع الله فيها من القيم، من الأخلاق، من عناصر الخير التي توجد توازناً لدى الإنسان بِين غريزته وبين الجانب الأخلاقي في هذه الحياة، والقيم النبيلة في هذه الحياة، والتصرفات المتوازنة في هذه الحياة، وهذا التوازن هو الذي يدفع عن الإنسان الكثير من الشرور، الكثير من المخاطر، الكثير من الأضرار، وهذا التوازن في الحياة، وهذا الانضياط في الواقع، الإنسان في غريزته هو الذي يتيح للإنسان استغلال هذه الغريزة إيجابياً، فيتحول دورها من دور سلبي وضار في هذه الحياة، إلى دور إيجابيِّ ومفيدٍ ونافع في هذه الَّحياة. -

كمًّا هيٌّ مثلاً الغريزة الجنسية، ورغبة الرجل في المرأة ورغبة المرأة في الرجل، كلاهما يرغب في الآخر، هذه الرغبة لها سبيلُها الذي هـو الزواج، والذي من خلاله يساعدُ على عد على دوام النســل البشري، ويوج الغريزة بشكلٍ إيجابيٌّ ونافع في الحياة، ويبعدها ويزيحها عن الجانب السلبي، وعن الأضرار التي تلحق بالناس في حياتهم الاجتماعية وفي حياتهم الصحية. وهكذا بقية الغرائز، عريزة الشُّجاعة في الإنسان يوجهها فيما فيه دُفاعٌ عن الحق، عن العدل، مواجهةٌ للظلم، عملٌ على إقامة الخير في الحياة، دفع المفاسد في الحياة... إلى آخره. وبقية الغرائز. فالإنسانُ بالذنوب والمعاصي هو ينحطٌ عن إنسانيته،

ويسيءُ إلى هذا الجانب المهم الدي يميزه عن الحيوانات الَّتِي تَّعمل بالغريزة، وهذه المسٰالة مُّهمَّة جِـدًّا، ويجب أن

وأيضاً لا مبرّرَ للإنسان في التوجّب نحو المعاصي والذنوب، الدوافعُ التي قد يبرّر بها الإنسان اندفاعه لفعل المعاصي والذنوب، يمكن أن يتجه الإنسان مع تصويب تلك الدوافع واتَّجاهها نحو ما فيه الخير له، نحو ما أذن الله فيه، نحو ما لا معصية فيه، وهو يلبي للإنسان، هو كفيلٌ بأن

يلبي للإنسان ما يمثِّل حاجةً غريزيةً له، أو حاجةً فطريةً له، أو حَاجة ملحة لحياته، وبالذات إذا اتجه المجتمع بشكل عام توجِّهاً إيجابياً، تتوفر الظروف المساعدة على الاستقامةً والصلاح على نحو كبير، وتتوفر الظروف الملائمة لصلاح المجتمع، وبالتالي صلاح الفرد كفرد، وتتعالج كثير من السلبيات التي تهيء بيئة ملائمة لظهور المفاسد والمعاصي

على سبيل المثال: إذا اتجه المجتمعُ اتّجاهاً إيجابياً فيما يتعلق بتخفيض تكاليف الزواج، وتخلص من كثير من العادات المرهقة مالياً، واعتمد مبالغ في مقدور الناس أن يوفٍروها كتكاليف للزواج، وتَسَاعَدَ في ذلك مع الفقراء، هنا تتأمن بيئة إيجابية، كم سيدفع بها من مفاسد ومنكرات كثيرة، إذًا تعاون المجتمع فيما بينه على التصدي للظلم والتصدي للطغيان، كم سيكون قوياً في دفع شر الأشرار، وشر المفسدين، وشر الظالمين، وشر المجرمين، وهكذا أشياء كثيرة التعاون يساعد عليها.

مما يحدُرُ بنا الإشارة إليه في خطورة الذنوب والمعاصي، ومِا يترِتب عليها في واقع الإنسان أنَّ اللهَ -سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى - وهو ملكُ السماوات والأرض - لا يمكنُ أبداً أن يــترك عبادَه هملاً، من يريد أن يسيء، من يريد أن يظلم، من يريد أن يرتكب الجرائم، من يريد أن يتنصل عن المسؤوليات المهمة التي لا بدَّ منها لإصلاح واقع الحياة، من يريد أن يثبط عن الأعمال الصالحة... وهكذا يترك عباده هملاً، هذا غير ممكن أبداً؛ لأنَّـه الحكيم -جَـلَّ شـأنُـه- وهو العزيز، وهو -جَـلُّ شَـأنُـه- لا بدُّ أن يفرق بمقتضى حكمته بين المحسن آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ كَالْمُفْسِدِينَ فِي الأَرض أم نَجْعَلَ الْمُتَّقِّينَ كَالْفُجَّار}[ص: الآية ٢٨]، هل يمكن؟! لا بدَّ ما يفرق في هذه الدنياً وفي الآخرة، فيما يترتب على ذلك مما يكتبه بْحَانَـهُ وَتَعَالَـى- في هذه الدنيا وفي الآخرة.

ولذلك الذنوب خطيرة جدًّا، الله -سُبْحَانَهُ وَتَعَالَـــى - يعاقب على الذنوب، الذنوب لها تأثيراتها الكثيرة، والمعاصي لها أخطارُها الكبيرة على الإنسان في نفسه، ثم النتيجة، الفعل نفسه كضرر، ثم النتيجة، ما يترتب على ذلك في واقع الحياة، ثم العقوبة الإلهية التي يأتي منها عقوبات في الدنيا متنوعة: أوبئة، أمراض فتاكة، أحداثً وكوارث معينة تحصل كعقوبات للناس في هذه الحياة، أو ما يأتى منها في الآخرة -والعياذ بالله- وهو النار، جهنم -والعياذ بالله- وسوء الحساب يوم القيامة، فالمسألة خطيرة

الإنسان الذي يحاول أن يبرّر لنفسه استمراريتها في المعاصي، وما هو عليه من الاستهتار واللامسؤولية في تصرفات وأعماله، هو يورط نفسه؛ لأنَّ العقوبة حتمية، لا يخلص الإنسان من العقوبة إلا التوبة، أما الإصرار على الذنب، والاستهتار واللامسـؤولية في التصرف والعمل، فهو لن يجديك شيئاً، إذا كنت تمنى نفسك بالشفاعة، فالشفاعة ليست للمستهترين، والمجرمين، والفاسدين، والفاسقين، والذين لا يتحلون بالمسؤولية في هذه الحياة، والذين يعملون ما يشاءون ويريدون وفق هوى أنفسهم، بكل ما لذلك من أضرار وسلبيات كبيرة في هذه الحياة، ليست الشفاعة لهذا النوع من الناس: المستهترين، اللامبالين، اللامسؤولين في

المُسَأَلَةُ خطيرةً جِـدًّا، الذي يخرجك من الذنب، من العاصي، هو التوبة والإنابة إلى الله -سُـبْ حَانَـهُ وَتَعَالَـــى- والتوبة جُعِلت لهـذا، من رحمة الله من فضله أن جعل التوبة لتكون هي الطريق التي يخرجنا من الذنوب، والطريقة التي تخرجناً من سخط الله -سُـبْ حَانَـهُ وَتُعَالَى - وَالطريق التي تقينا من عذاب الله بْحَانَهُ وَتَعَالَى - عَلَى الأعمال السيئة والمعاصي والذنوب، ما كان من الذنوب عبارةً عن جرائم أو معاصّ ارتكبها الإنسان مما فيه تعد لحدود الله، وما كان منُّها اً وتفريطاً في الطاعات، في الأعمال الصالحة، في الأعمال التي أمرنا إلله بها، في السؤوليات التي حمَّلنا الله إيَّاها.

ولهـنا أتى في القرآن نداءُ الرحمة، يتوجَّه إليّنا ينادينا بالتوبـة: {يَـا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُـ وا تُوبُوا إلى اللّهِ تَوْبُةَ نَصُوحًا} [التحريـم: من الآيــة ٨]، هــذه التوبة وعد مــن خلالها بأن يكفر عنا سـيئاتنا، لا يبقى لهـا أِي أثر، حتى يوم القيامة لا تكون في صحف أعمالنا، ولا نسـأل عِنها، ولا نشهَّر بها يوم القيامـة، ثم التوبة النصوح تمحي تأثيرات المعصية نفسـياً على الإنسان نفسياً؛ لأنّها تغطي كُـلٌ هذه الآثار، وتمحو كُـلٌ هذه الآثار السلبية، وتسقط عنك الوزر الكبير للذنب، {عَسَى

رَبُّكُمْ أَنْ يُكُفِّرَ عَنْكُمْ سَيِّئَاتِكُمْ} [التحريم: ٨]. يأتي أَيْ ضاً الأمر بالتوبة بشكل جماعي، يقول اللهُ -جَالَّ شأنُه-: {وَتُوبُوا إِلَى اللَّهِ جميعاً أَيُّهُ الْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ}[النور: من الآية ٣١]، حالة الرجوع إلى الله -سُبْ حَانَـهُ وَتَعَالَى- والإنابة إلى الله -سُبْ حَانَـهُ وَتَعَالَى - والتوجِّه الجاد نحو الالتزام بتوجيهاته

-سُبْ حَانَيهُ وَتَعَالَى- هي الحالة التي يجب أن نكون عليها جميعاً كمجتمع مسلم، قَإذا لاحظ الإنسان أنه خالف شيئاً مِن توجيهات اللَّه، رجع، وتاب، واستغفر، وندم، واتجه اتَّجاهاً جاداً للالتزام العملي والطاعة لله -سُبْحَانَهُ وَتَعَالَـــى - فإذا لأحظ أنه زل هنا أو هناك هكذا يبادر بالرجوع، حالة الرجوع يجب أن تكونَ حالةً مستمرة في واقعنا كمسلمين وكمجتمع مؤمن، وبها الفلاح، أما إذا كان الإنسان مستهتراً تتراكم الذنوب، تتراكم المعاصي، وتكبر تأُثراتها على نفسه، وتعظم تأثراتها السلبية في واقع الحياة من حواله، فيكون لهذا الأثر السيء على الإنسان في نفسه، يتخرب، يَفسُد، يَفسُد الإنسان وتَفسُد نفسيته، ثم يعظم انحرافه ويسوء في هذه الحياة، وتكثر أعماله السيئة، ويتجه اتَّجاهاً سلبياً، قد يصل إلى درجة الخذلان التام والعياذ بالله

-سُبْ حَانَـٰهُ وَتَعَالَىَ-. اللهُ -سُبْ حَانَـٰهُ وَتَعَالَــى- يقِدِّم أَيْضاً وعداً للإنسان بأنه إذًا رجع إلى الله، وتاب، وأناب إليه بصدق، أنه سـيغفر له، حتى لا يكون الإنسـان محبطاً، أَو يائساً، أَو قانطاً من رحمة الله، يقول الله حجَلَّ شائنه- في القرآن الكريم: { وَمَنْ يَعْمَلْ سُوءًا أَو يَظْلِمْ نَفْسَـهُ ثُمَّ يَسْـتَغْفِر اللَّهَ يَجِدِ اللَّهَ غَفُورًا رَحِيمًا}[النساء: الآية ١١٠]، هذا وعد من اللَّهُ -سُبْحَانَةُ وَتَعَالَى- وعد بالمغفرة، إنك عندما تعمل سوءاً، أَق تظلم نفسك، ثم تندم وتعود بالتوبة النصوح والصادقة إلى الله -سُبْ حَانَـهُ وَتَعَالَـي- وتطلب منه المغفرة، وتسعى لنيل مغفرته، أنه سيغفر لك، ولذلك لا مبرّر للإنسان في استمراره على الذنب، في إصراره على المعصية، لا مبرّر له، وَإِذَا يئس فاليأس بنفسـه ذنب، هو ذنبٌ آخر، وَإِذَا قنط من رحمة الله فهذه معصية أخرى، عظيم فضل الله -سُبْ حَانَـهُ وَتَعَالَـى- وسعة رحمته وكرمه أنَّ اليأس

ولذلك لا مبرّر للإنسان في الإصرار على الذنب، بل إنَّ الحالة الصحيحة للإنسان المؤمن، للإنسان الذي يتقى الله -سُبْ حَانَهُ وَتَعَالَى - أنه إن زل، أو قصَّر، أو فرَّط فيما هِو طاعة لله، فيما هي مسلوَّوليةٌ عليه، وانتبه، يبادر فوراً إلى التوبة، يبادر، لا يتأخر، لا يسوِّف، ولذلك يقول الله -سُبْحَانَيهُ وَتَعَالَى- عن عباده المتقين: {وَالَّذِينَ إِذَا فَعَلُوا فَاحِشَةً أَى ظَلِّكُمُوا أَنفسَ هُمْ ذَكَّرُوا اللَّهَ فَاسْتَغْفَرُوا لِّذُنُوبِهِ مْ وَمَّنْ يَغْفِرُ الذَّنُوبَ إِلَّا اللَّهُ ٰ وَلَمْ يُصِرُّوا عَلَى مَا فَعَلُوا ۖ وَهُلَمْ يَعْلَمُونَ } [آل عمران: الآيلة ١٣٥]، نُلِحظ في هذه الآية المباركة كيف أنهم أولاً: يذكرون الله؛ لأنّهم لا يستمرون في حالة الغفلة عن الله -سُبْ حَانَهُ وَتُعَالَى- قد صبحانه وبعالى- قد يسهو، قد يغفل لبعض الوقت، ولكنه ينتبه، يتذكر الله -سُــُدُـدَادُ هُ ءَدَّ دُ الْ - سُـبْ حَـانَـهُ وَتَـعَالَـي لا يستمر في حالة الغفلة عن الله - سُـبْ حَـانَـهُ وَتَـعَالَـي - أوقاتـاً طويلة، فيتمادى في عصيانه، فيصر على ذنبه. ألا إهو ينتبه، ويذكر الله، عنــد ذكره لله يتحَرّك فيــه الخوف من الله –سُــ وَتَعَالَى والحياء من الله -سُـبْحَانَـهُ وَتَعَالَـ، -. فيبادر فـوراً: {ذَكَرُوا اللَّهَ فَاسْـتَغْفَرُوا لِذُنُوبِهِمْ}، يسـتغفّر الله، ويتوب إلى الله توبةُ نصوحاً جادةً صاَدقة، ويقلع عن المعاصي، يقلع عنها، يقلع عن تلك المعصية، يقلع عن ذلك

{وَلَـمْ يُصِرُّوا عَلَى مَا فَعَلُوا وَهُمْ يَعْلَمُ ونَ}، الإصرار على الذنوب من أخطر الأمور على الإنسان، الإصرار على الذنب، سواءً كان هذا الذنب معصية بشكل تجاوز لحدٍ من حِـدود الله، ومِخالفة لنهـي من نواهي الله -سُـبْـحَـانَـهُ وَتَعَالَـــى - أو كان هذا الذنب تفريطاً في طاعة مما أمرنا الله وألزمنا به من مسؤولياتنا التي حملنا الله إياها، كلاهما يعتبر ذنباً، ويعتبر معصيةً؛ لأنَّ البعض لا ينتبه لهذا الجانب الآخر، الذي هو التفريط في الطاعة اللازمة.

الإنسان إذًا أصرٍ، هذا الإصرار خطيرٌ جدًّا على الإنسان، تفسـد نفسيته، يؤثِّر الشـيطان فيه أكثر، يتمكَّن من التأثير عليه، في الوقت نفسه يعظم سخط الله عليك، يكبر غضبه عليك، وقد تصل -والعياد بالله- إلى حَدّ الخذلان، أن خذلك الله، فلا يمنحك شـيئاً مـن رعايته، ومن ر-يتوب عليك فيوفقك للتوبة، وهذه حالة خطيرة جدًّا على يرب الإنسان، الإصرار على الذنوب يجعلك تتحمل الوزر أكثر، وتذنب أكثر، ويبعدك عن التوفيق أكثر، ثم هو أيضاً يساعد إلى حَـــد كبير الشيطان من السيطرة عليك، يُذهب منك مَنْعَة التقوى، يضعف في نفسك دوافع الخير، تكبر وتعظم في نفسك ميول الشر، ميول الفساد، يقسو قلبك، وقسوة القلوب من أخطر الأشياء على الإنسان، أن يقسو قلبه، إذًا قسى القلب لا تنتفع بالذكري، لا ينفع فيك حتى القرآن الكريم، حتى الأحداث والمتغيرات التي فيها العبرة الكبيرة والكافية لا تؤثر فيك، فتتجه بجرأة إلَّى المعاصي، وتتجه بشكلٍ أكبر إلى التفريط والإصرار على التخاذل عن مسـؤولياتك، وعن طاعة الله -سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى- علاقتك بالله تضعف، وعلاقتك بالشيطان في تأثرك به تَكُبر، علاقة سلبية طبعاً، وهذه حالة خطيرة جـدًّا.

{وَلَمْ يُصِرُّوا عَلَى مَا فَعَلُوا وَهُمْ يَعْلَمُونَ (١٣٥) أُولئك

جَزَاقُهُمْ مَفْفِرَةٌ مِنْ رَبِّهِمْ } [آل عمران: ١٣٦-١٣٦]، أن الله يغفر لهم؛ لأنَّهم يعودون إليه، يندمون، يستحون منه، يتجهون بصدق للإقلاع عن المعصية، للفرار من الذنب إلى الله -سُبْ حَانَهُ وَتَعَالَى الله عَلَى أَوْلِكُ جَزَاقُهُمْ مَفْوَرَةٌ مِنْ رَبِّهِمْ وَجَنَاتٌ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ } [آل عمران: من الكية ٢٦٦]، هكذا الجنة.

بَانَ الله -سُبْ حَانَهُ وَتَعَالَـــى- يصف عباده المؤمنين المتقين أنهم في حالة الرجوع والتوبة والإنابة هي بالنسبة لهم حالةٌ مستمرة، وأنهم يلازمونها ويستمرون . عليها؛ لأنَّ الإنسان مهما بلغ صلاحه، مهما كانت استقامته، مهما كانت طاعته، قد يسلهو، قد يخطئ، قد يقصر، لو لم يكن لنا إلَّا معاصي التقصير، دعك من كبائر الذنوب، اً " . - والحرائم الشنيعة والفطّيعة، التقصير في الطاعات، التقصير في المسؤوليات، كم نقصِّر في مسؤولياتنا، الأخطاء في المعاملة: في معاملتنا داخل الأسرة، في معاملتنا مع الناس من حولنا، كم يحصل من أخطاء، كم يحصل من ذنوب، كم يحصل من معاصِ في هذين الجانبين: جانب التقصير في الطاعات اللازمة والمستؤوليات، وجانب الأخطاء والمعاصي والذنوب في المعاملة: المعاملة داخل الأسرة، المعاملة خارج الأسرة، المعاملة مع الناس، في كلامك، في أُسلُوبك في التعامل، كم يحصل من أخطاء، إذَا لم يكن الإنسان ملازماً للتوبة، راجعاً بشكل مستمر إلى الله، يطلب من الله المغفرة، يسأل من الله المغفرةُ بالدعاءُ، بالاستغفار، ويسعى للاهتمام بالأعمال التي بها أَيْ ضاً ننال المغفرة؛ لأَنَّ الله -سُبْ حَالَـهُ وَتَعَالَـي-وجهنا إلى أن نتوب إليه بالندم على الذنب، بالعزم على الإقلاع عنه، بالاستغفار، وأيْ ضاً وجهنا أيْ ضاً -سُبْ حَانَـهُ وَتَعَالَى على تلك الأعمال، جعل من جزاءه على تلك الأعمال الصالحة المغفرة وتكفير السيئات، فاهتمامنا المستمر بالاستغفار (بطلب المغفرة) وبشكل مستمر، واهتمامنا أَيْـضـاً بِالأعمال الصالحة، الأعمال التي مـن جزاء الله فيها ومن المكافآت التي يكافئنا الله عليها: المغفرة، أن يمن علينا

بالمغفرة، وأن يمن علينا بتكفير السيئات، هذا مهمٌ جِـدًّا. الله -جَـلُّ شـأنُـه- يقول عن عباده المؤمنين المتقين في ملازمتهم للاستغفار والتوبة: {الصَّابِرِينَ}، يذكر مواصفات من؟ المتقين، هـ و يذكر هنا مواصفات المتقين: {الصَّابرينَ وَالصَّادِقِينَ وَالْقَانِتِينَ وَالْمُنْفِقِينَ وَالْمُسْتَغْفِرِينَ بِالْأَسْكَارِ} [آل عمران: الآيــة ١٧]، يذكرهــم هنا بمواصفاًت إيمانية راقية ومهمة، وهي نماذج من مواصفاتهم الإيمانية، من مواصفاتهم التي تتحقّق بها لهم التقوي: {الصَّابرينَ}، الصبر الذي يتصفون به، والذي أصبح صفةً لازمةً لَهُم من كثرة صبرهم، فهم يصــبرون في ضبط النفس عن المعصية، حتى لو كانت تهوى شيئاً ما يضبطون أنفسهم عنه، وهم يصبرون في دفع الناس للعمل بالطاعة اللازمة والأعمال التي فيها رضى الله -سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى- مهما كانت فيها من مشقة على النفس أو صعوبات، مهما كان في النفس من ملل أو ضجر، مهما كان في النفس من عزوف، مهما كان هناك من تعب نفسي أو جسدي، هم يتحملون؛ لأَنَّهم يعون قيمة هذه الأعمال وما سيترتب عليها من النتائج، هم يصــبرون أَيْـِضاً في تحمل المســؤوليات بما يترتب عليها من تضحيات، أو يترتب عليها من مخاطر، أو يترتب عليها من أوجاع، هـم يتحملون؛ مِن أجلِ وعيهم وإيمانهم بقيمة هذه الأعمال في القربة إلى الله -سُـبْ حَـانَـهُ وَتَـعَـالَـى- ونيل

{وَالصَّارِقِـينَ}، مصداقية في انتمائهم الإيماني، مصداقية في حديثهم، في أعمالهم، في التزاماتهم، الصدق عنوان أَسَاس بالنسبة لهم لالتزامهم به.

{وَالْقَانِتِـينَ}، القنوَت: الخضوع لله -سُـبُحَـانَـهُ وَتَـعَـالَــي - ليسوا متكبرين، وليسوا مزاجيين، يذعنوا لله في كُـلٌ الأحوال، حتى فيما لا تهوى النفس، حتى عند الغضب، حتى في الحالات التي قد لا يلتزم فيها البعض، نفوسهم خاضعة لله -سُـبُ حَـانَـهُ وَتَـعَـالَــــي - وبالتالي منقادة لتوجيهاته -جَـلٌ شأنُـه.

{وَالْمُنْفِقِينَ}، أهل إنفاق، أهل عطاء، ليسوا بخلاء، ينفقون في سبيل الله، ينفقون في أعمال البر، ينفقون بلساعدة الفقراء والمساكين... ينفقون، وحالة هم مستمرون عليها، حتى أصبحت صفة من صفاتهم، وعنواناً أساسياً من عناوين أعمالهم التي يستمرون عليها، ليسوا موسميين في إنفاقهم (في السنة حسنة). إلا كلما رزقهم الله ينفقون مما رزقهم الله، حتى أصبحت صفة أساسية من صفاتهم، مم كُل قده المواصفات العظيمة، والتي تتحقق بها

مع كُلِّ هذه المواصفات العظيمة، والتي تتحقق بها التقوى لله، ماذا يقول عنهم، وماذا يختم هذه المواصفات لهم؟ يقول -جَلَّ شأَدُه-: {وَالْمُسْتَغْفِرِينَ بِالْأَسْحَارِ}، لهم؟ يقول -جَلَّ شأَدُه-: {وَالْمُسْتَغْفِرِينَ بِالْأَسْحَارِ}، لاحظوا يُخيَّ للبعض أن الاستغفار هو لمن؟ للمجرمين، للمنسبين، للمذنبين الذنوب والآشام الكبيرة، هؤلاء هم بحاجة إلى الاستغفار، وعليهم أن يستغفروا وأن يتوبوا وأن يقلعوا عن ذنوبهم ومعاصيهم، لكن الله يذكر لنا عن المتقين مهما بلغت تقواهم، ومهما كانت المواصفات الإيمانية في واقعهم قائمة وحاضرة وموجودة، المواصفات الإيمانية في واقعهم قائمة وحاضرة وموجودة،



محاضرة السيد

### الإنسان بالذنوب وبالمعاصي هو أولاً يخالف مقتضى العبودية لته

### المن جعل لنا من الحلال الطيب ما يستوعبُ غرائزنا، وما نفعًلُ فيه هذه الغرائز، فتؤدي دوراً إيجابياً في هذه الحياة

فهم يستشعرون تقصيرهم، هم لا يزالون يشعرون بأنهم مقصرون، لا يعيشون حالة الغرور، ولا حالة العجب بالنفس.

البعض مِن الناس كم هو مِعجِبٌ بنِفسه ومغرور؛ لأَنَّه لحدِّ الآن مثلاً لم يرتكب ثلاثاً أو أربعاً من المعاصي الكبيرة التي قد اشتهرت في كونها من الكبائر، مثلاً: لم يزن، لم يرتكب الفاحشة، لم يقتل النفس المحرمة، لم يشرب الخمر، من النعمة والتوفيق أن الإنسان لا يفعل مثل هذه الجرائم، نعمة وتوفيق إلهي كبير، ولكنه في المقابل كم مفرط في كثير من المسؤوليات: مسؤولية الجهاد في سبيل الله، أن يكونَّ ساعياً في هذه الحياة لإقامة العدل، لمواجهة الظلم، للتصدي للفساد، أن يساهم في ذلك بنفسه وماله ولسانه، مسـؤولية مهمة وكبيرة، مسؤولية الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر في مفهومها الإسلامي الصحيح، وليس في مفهومها التكفيري الداعشي، كم هو مقصر، العمل الخيّر الذي فيه الإنفاق، وفعل الخير، والإحسان إلى الناس، كم هو مقصّر، الأعمال الاجتماعيـة الصالحة، التي فيها صلاح أمر المجتمع، كم هو مقصر، جانب التقصير عنده كبير حدًّا، وهو في الوقت نفسه لا يستشعر أنه مقصرٌ، يعتبر نفسه أنه صار من أولياء الله، وأنَّ أبواب الجنة مفتحةً أمامه، إنما

فقط يأتي ليدخل فوراً. 
إنَّ الله -شببُ حَانَهُ وَتَ عَالَـي - يؤكّد لنا في القرآن الكريم أنَّ من أهم صفات المؤمنين المتقين الصالحين من عباده: أنهم يستشعرون التقصير، مهما بلغت استقامتهم والتزامهم يدركون أنهم مقصرون، وهذا هو أمر واقعي عقلاً، الإنسان مهما بلغ اهتمامه يبقى عنده تقصير، يبقى عنده قفوات، يبقى عنده زلات، يزل، ظروف حياة الناس، ما يواجهه في هذا الواقع من مشاكل، من متاعب، من شواغل، من تأثيرات نفسية، يأتي مع ذلك الزلل، التقصير هذا، الزلل هذا، الخطأ في معاملة معينة، الزلل هذا، الخطأ في معاملة معينة، هذه حالة مؤكّدة في واقع الإنسان، ولذلك الإنسان كلما عظم إيمانه، كلما استشعر التقصير، وكلما كان بعيدًا عن الغرور، وعن العحد.

اليوم البعض من الناس قد يكون يعمل بعض الأعمال، وحتى يتحَرّك في سبيل الله، ويعمل أعمالاً مهمة في سبيل الله، ويعمل أعمالاً مهمة في سبيل الله، ثم إذا به - إذا به - إذا به الله، ويعمل أعمالاً مهمة في سبيل الله، ثم إذا به ويقتر فوجه إسكالات معينه، أو عوائق معينة - يقعد في بيته، ويُفرِّط ويُقصِّر في مسووليته، ويعتبر نفسه في تلك الحال أنه في موقع المطيع وحضرته أصبح يرى نفسه في وضعية لم يكن الأنبياء فيها، الأنبياء -وهم أنبياء الله - كانوا يستشعرون التقصير، كان من أهم ما يدعون الله به، من أهم ما يضرعون إلى الله فيها، من أهم ما يدعون الله به، من أهم ما يضرعون إلى الله هو الذي يمكن أن يكون قد وصل مناً - كناس مسلمين - إلى مستوى نبي من أنبياء الله؟ هل أحد يمكن أن يدَّعي لنفسه مستوى نبي من أشبه ذلك فهو يفتري، وهو فاسد وجاهل. الله في ماه من هره فيه همن الله في ماه من هره من اله في ماه من هره من اله في ماه من هره من الله في ماه من هره من هدين الله الله في ماه من هره من الله في ماه من هره من هدين الله في ماه من هره من الله الله علي الله علي المناس المناس

الأنبياء في عظيم منزلتهم عند الله، في ما هـم فيه من الاستقامة التامة في طاعة الله -سُبْ حَانَـهُ وَتَـعَالَـي- ما هـم عليـه في علاقتهم الإيمانيـة الراقيـة جــدًا بالله -سُبْ حَانَـهُ وَتَـعَالَـي- يعتبرون أنفسـهم مقصَّرين، ويتجهون عملياً نحو سلم الكمال ويطلبون من الله المغفرة، ويتجهون عملياً نحو سلم الكمال الإيمانـي، وسـلم الكمال في الطاعة، والعمل، والسـعي لنيل

رضوان الله، والارتقاء في درجات الإيمان والتقوى، هذا حالهم، حتى كبار الأنبياء، عظماء الأنبياء، أولي العزم من الرسل، القرآن الكريم يقدِّم لنا أدعية نبي الله نوح وهو يطلب المغفرة: {رَبُّ اغْفِرْ لِي وَلَوَالِدَيُّ} [نوح: من الآية ١٨]، بعد تسعمئة وخمسين عاماً من تبليغ الرسالة، من العمل على إقامة دين الله، من الالتزام الإيماني العظيم، من الصبر في سليل الله، من العمل الدؤوب في طاعة الله، من الصبر في سليل الله، من العمل الدؤوب التحديات، والعناء على المناتكذيب، والعناء الشديد، وهو يعيش حالة الغربة في مجتمعه، عملاً عظيماً، ارتقاء إيمانياً ومنزلة عالية في القرب من الله المغفرة، لا يزال يعتبر نفسه مقصِّراً، ويطلب من الله أن يغفر له.

نبي الله إبراهيم -عليه السلام-، وهو الذي بلغ في منزلته الإيمانية، وفي منزلته في الفضل والقرب من الله اسبب كَانَهُ وَتَعَالَى-، أَنَّ قال الله -جَلَّ شَأْنُه- عنه: {وَاتَّخَذَ اللَّهُ إبراهيم خَلِيلًا}[النساء: من الآية ٢٥]، عنه: {وَالَّذِذَ اللَّهُ إبراهيم خَلِيلًا}[النساء: من الآية ٢٥]، أكرم بهذا الشرف! شرفٌ عظيمٌ جِدًّا، شرفٌ كبير، إبراهيم يقول: {وَالَّذِي أَطْمَعُ أَنْ يُفْفَى َ لِي خَطِيئَتِي يَ وْمَ الدِّينِ لَو الله عنه الله يغفر لي خطيئتِي يوم الدين، يوم القيامة، يوم الحساب، يوم الجزاء، {رَبَّنَا أَغْفِرُ لِي إِلَى الله فِي الوَّرِي الله أَنْ الله يغفر أَنَّ الله عنه وقي يبني في القرآن من أدعيته وهو يطلب المغفرة، حتى وهو يبني في القرار أن من أدعيته وهو يطلب المغفرة، حتى وهو يبني ويرجو من الله أن يقبل منه عمله، لا يعيش حالة غرور ويعتبر مسألة القبول للعمل أصبحت أمراً مفروغاً منه، لا يعتبر مسألة القبول للعمل أصبحت أمراً مفروغاً منه، لا يحتاج حتى أن يطلبه من الله، يتجهان إلى الله إرَبَّنَا تَقَبَّلُ عِمْنَا إِنَّكُ أَنْ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ }[البقرة: من الآية ٢٧].

حالة الغرور هي مما قد يسبب للإنسان أن يمر على تقصير، وأن يمر على ذنوب معينة، وحالة الغرور أيْ ضأ قد تبعد الإنسان عن التوجّه بخشوع بصدق إلى الله سبن بما ين التوجّه بخشوع بصدق إلى الله والتقصير بطلب المغفرة، المغرور حتى وهو يستغفر يستغفر بلسانه ولا يستغفر بقلبه، المغرور المعجب بنفسه يرى نفسه أنه ليس في موقع أن يطلب من الله المغفرة، ليس في موقع التقصير، وهذه حالة رهيبة جدًا، هي الحالة التي ورَّطت إليس، إليس رأى نفسه في هذا الموقى، تعاظم أعماله الصالحة، فامتلأ غروراً وكبراً، وهذا ورطه، وراء الغرور، وبعد الغرور يدخل الإنسان إلى مرتبة أسوأ هي

مَّذَ لَكُ نَجِد أَنَّ الله -سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى- يأمر حتى نبيه ورسوله -صلوات الله عليه وعلى آله-، وهو خير البشرية بكلها، خير ولد آدم، أعظمهم إيماناً، أعلاهم منزلة وقربة إلى الله -سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى-، رسول الله محمد -صلوات الله عليه وعلى آله- يقول الله له: {فَاعُلُمْ أَنَّهُ لاَ إِللهَ وَاللهُ وَاسْتَغْفِرُ لِذَنْبِكَ وَلِلمُؤْمِنِينَ وَالمُؤْمِنَاتِ} [محمد: من الآية ١٩]، الله يأمر نبيه محمداً أن يستغفر لذنبه، ماذا كان ذنبه؟! هو -صلوات الله عليه وعلى آله- الطاهر، العظيم، المستقيم في طاعة الله -سُبْحَانَهُ وَتَحَالَى- الله يقول له أيضاً: {وَلِلمُؤْمِنَاتٍ}، يعني: واستغفر للمؤمنين والمُؤمنين والمُجرمين والمجرمات].

والومدات، ما قال مللا فقط: [وللمجرمين التقصير في أدائه الإنسان المؤمن يستشعر التقصير، التقصير في أدائه لمسؤولياته في أعماله، الهفوات والزلل الذي قد يحصل منه في تصرفاته، كان رسول الله -صلواتُ الله عليه وعلى آله- فيما روي عنه كلما قام من مجلس كان يجلس فيه مع الناس من حوله، ويتحدث إليهم، وكل حديثه إنما هو تذكير، إنما هو هداية، إنما هو إرشاد إلى ما فيه الخير، يستغفر الله، كلما

قام من مقامه: (سبحانك اللهم وبحمدك، أشهد أن لا إله إلا أنت، أستغفرك وأتوب إليك)، يستغفر الله سبعين مرة يختم بها مجالسه، يكرّر الاستغفار، يطلب من الله المغفرة، فطلب المغفرة والاستغفار والتوبة إلى الله يجب أن تكون حالة يستمر عليها الإنسان ويلازمها في ليله ونهاره، وفي أحواله المختلفة، وعندما يدرك أنه ارتكب تقصيراً معيناً، أو زللاً معيناً، أو هفوةً معينة.

معيد، و هفوه معيد النسان أن يتخلص من المظالم تجاه الناس وبحق إضافة إلى التخلص من المظالم، المظالم تجاه الناس وبحق الناس، يسعى الإنسان أن يتخلص منها، ولا يصر على مظلمة، التركيز على الأعمال التي ننال بها المغفرة، الله -سُبْحَانَهُ وَتَعَالَي الكهاد في سبيل الله: {يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا هَلُ أَلُكُمُ عَمَا تِجَارَةٍ تُتُحِيكُمْ مِنْ عَذَالِ الله الله عَلَي الله الله عَلَي الله عَلَي الله الله عَلَي الله الله عَلَي الله عَلَي الله عَلى الله الله عَلى الله عَلَيْ الله عَلى الله عَلَيْ الله عَلى عَلى الله الله عَلى الله عَلى

الله -سُ بُ حَانَهُ وَتَعَالَى - قالِ عن الصدقات أيضاً: {إِنْ تُبُدُوا الصَّدَقَاتِ فَنِعِمًا هِيَ وَإِنْ تُخُفُوهَا وَتُؤْتُوهَا الْفَقَرَاءَ فَهُ وَ لَكُمْ مَنْ سَبِّنَاتِكُمْ } [البقرة: من الآية فَهَرَ خَبْرٌ لَكُمْ وَيُكُفِّرُ عَنْكُمْ مِنْ سَبِّنَاتِكُمْ } [البقرة: من الآية ورحلها إليه خفية، وليس أمام الناس، وليس أمام كاميرا الفيديو، وأمام التليفزيون، ولا أمام الآخرين وهم ينظرون إليه وهو يشعر بالخجل وهو يأخذ منك الصدقة. |لا خفية تراعي فيها كرامته واعتباره، هذه من الأعمال العظيمة، والتي بها أيضناً يكفّر الله السيئات.

أيضاً من المهم جِدًّا اجتناب الكبائر، لتكفير بقية السيئات الله، -جَـلَّ شـأَنُه- قال في القـرآن الكريم: [إنْ تَجْتَنِبُوا كَبَائِرَ مَا تُنْهُونَ عَنْهُ نُكَفِّر عَنْكُمْ سَـيًئَاتِكُمْ وَنَدْخِلُكُمْ مُدْخَلًا كَريمًا}[النساء: الآية٣١]، اجتناب الكبائر التي عليها وعيد، الكَبائر ما كان منها تعدياً لحدود الله، وما كأن منها أيْـضاً تقصيراً في المسـؤوليات المهمة وتفريطاً فيها، يسـاعد على تكفير السيئات، مع الالتجَاء إلى الله بالتوفيق، والإنسان يطلب من الله ألا يكله إلى نفسه طرفة عين أبدا، نحن بحاجة دائمة إلى توفيق الله، إلى ألطافه، إلى هدايته، إلى معونته، لكى نستقيم، وأن نحذر من خطوات الشيطان، البعض يبدأ خطوة معينة من المعاصي تجره إلى خطوة أكبر، ثم إلى خطوة أسوأ... وهكذا، يبدأ في مواقع التواصل الاجتماعي بالمغازلة، المغازلة تجره إلى ما هو أسوأ... وهكذا، حتى يصلُّ إلى ارتكاب الجرائم، يبدأ في تنصله عن المسؤولية وتفريطه في مســؤوليته بتفريط معين، ثم تفريط أكبر... وهكذا، حتى يصل إلى القعود والتخاذل الكلي، وأشياء كثيرة تحصل في واقع الإنسان.

من المهم للإنسان أن يعزز في نفسه الخشية من الله، الخشية من الله الخشية من الله تساعدك على الاستقامة، والحذر من المعصية، وأن ينمَّي فيه الحياء من الله -سُبْ حَانَهُ وَتَعَالَــي وَتَعَالَــي من الله والإكثار من ذكر الله -سُبْ حَانَهُ وَتَعَالَــي - ...

من المهم للمجتمع أن يكون مجتمعاً متعاوناً على البر والتقوى، ناهياً عن المنكر، متواصياً بالحق، متواصياً بالصبر، متناصحاً، هذا الجو نفسه يساعد على الاستقامة والالتزام، وعلى الخلاص من الذنوب والمعاصي والكبائر.

بَلَّابِرُدُم، وعلى الخلاص من الذنوب والمعاصي والكبائر. نَشَأُلُ اللهَ -سُبْ حَانَـهُ وَتَحَالَـي - أَنْ يجعلنا وإيًاكم من عباده التائبين، الذين يوفَقون للتوبة النصوح، وَأَنْ يَرْحَـمَ شُهْدَاءَنا الأَبْرارَ، وَأَنْ يَشْفَيَ جرحانا، وَأَنْ يَفْرَجَ عن أَسْرانا، وَأَنْ يَنْضُرَنَا بِنصْرِهِ.. إِنَّـهُ سَمِيْ عُ الدُّعَـاء. وَالسَّلَمُ عَلَـيُكُمْ وَرَحْمَةُ اللهِ وَبَرَكَاتُه..

السيد عبدالملك الحوثي في محاضراته الرمضانية الثامنة:

# الاستعاذة بالله ينبغي أن تكونَ بوعي ومن أعم ومن واقع الشعور بالحاجة إلى الته

أَعُ وْذُ بِاللهِ مِنْ الشَّيْطَانِ الرَّجِيْمِ بِ سُـــم اللهِ الرَّدْ مَـنِ الرَّدِيْمِ الْحَمْدُ لَلَـهٍ رَبِّ العالمِينَ، وأَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ المَلِكُ الحَقَّ المُدِيْنِ، وأشهَدُ أن سَيِّدَنا مُحَمَّدًا

عَبْدُهُ ورَسُولُهُ خَّاتَمُّ النبيْنِ. اللهِ م صَلِّ على مُحَمَّدٍ وباركْ اللهِ م صَلِّ على مُحَمَّدٍ وباركْ كَتَ على إِبْـرَاهِيْمَ وَعَلَى آلِ إِبْـرَاهِيْمَ إَنَّكِ حَمِيْدٌ مَجِيِّدٌ. وارضَ اللَّهُم برِضَاكَ عن أَصْحَابِهِ َالأَخْيَار

المُنْتَجَبِين، وعَنْ سَائِرَ عِبَادِك الصَّالحِين. أَيُّهَا الإِخْوَةُ والأَخْوَاتُ..

الشَّلُأُمُ عَلَيْكُمْ وَرَحْ مَهُ اللهِ وَبَرَكَاتُه. تقبَّلُ اللهُ مَنَّا ومنكم الصيامَ والقيامَ وصالحَ

اللهم اهدِنا وتقبَّلْ منَّا إنَّكَ أنتَ السميعُ العليمُ، وتُبْ علينا إنَّكَ أنتَ التوابُ الرحيم.

نتحدَّثُ اليومَ على ضوء سـورةٍ من السور القرآنية المهمة، هي سورة الناس، والموضوع الرئيسي لسورة الناس هو التنبيهُ إلى خطورة الوساوس والمسوسين، وإلى طريق النّجاة من شرِّ ذلك، هذا الموضوع قد يبدو عند الكثير من الناس موضوعاً عادياً، وموضوعاً من المواضيع الهامشية، لا يلتفت إليه بمستوى ما يمثله من خطورة ومن أهميّة، ولكن من خلال التأمل في هذه السورة المباركة وما فيها من الآيات، ينتبه الإنسان إلى أهميّـة هذه المسالة، وإلى ضرورة أن يتعامل مع هذا الموضوع بجدِّ، وانتباه كبير، ويقظة عالية.

يقولُ اللهُ -سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى- في كتابه

م اللهِ الرَّحْـِمَــن الرَّحِــيْــم {ْقُلْ أَعُولُدُ بِدَرَبِّ النَّاسِ (١) مَلِّكِ النَّاسِ (٢) إِلَهِ النَّاسِ (٣) مِلْ شَرِّ الْوَسُواسِ الْخَنَّاسِ (٤) الَّذِي

يُوَسُوسُ فِي صُدُورِ النَّاسِ (٥) مِنَ الْجِنَّةِ وَالنَّاسِ}

يتُوجَّــهُ الخطابُ في هذه السورة المباركة إلى مَنْ؟ إلى رسول الله -صلوات الله عليه وعلى آلهِ-، ثم إلى كُـلّ شـخصٍ إلى كُـلّ فردٍ من أبنــاء هذه الأمَّـــة من المسلمين، ﴿قُلْ}، عندما وجِّه الخطاب إلى الرسول -صلوات الله عليه وعلى آله- فهذا بحدٍّ ذاته تنبيهٌ كبيرٌ لنا جميعاً، أنَّ الكل مستهدف بهذا الخطر وبهذا الـشر، الـكل بلا اسـتثناء، الوسـاوس هـى شرٌ قابلٌ للانتقال بين كُلِّ أبناء المجتمع، وبين مختلف فئات المجتمع، بين الرجال والنساء، بين العلماء، والمثقفين، والأكاديميين، والتربويين، والخطباء... وبين كُلّ فئات المجتمع، وبين عامة الناس، الكل مستهدفٌ بهذا الخطر؛ ولذلك لا بدَّ من الانتباه لدى الجميع، لا بدَّ أن تدرك أنك أيا كنت في أي موقع، بأية صفة، لو كنت تعتبر نفسك إنساناً مثقفاً، أو إنساناً عالماً، أو إنساناً مؤمناً، تقياً، متديناً، أو إنساناً واعياً، أو... إلخ. وبأيِّ صفةٍ أنت في موقع من مواقع المسؤولية، أنت قائد، أنت عسكري، أنت أمنى، أنت مسؤول، أنت مشرف، أنت... بأي صفةٍ وفي أي موقع أنت، أنت مستهدف وأنت معرضٌ لهذا الخطر، ومعرِّضٌ لهذا الشر، ولذلك يُجِب أن نلتفت جميعاً -الكل- إلى هذا الخطر وإلى هذا الشر للحيطة والانتباه،

ثانياً: أتت صيغة الاستعاذة على نحو مميز لا مثيلَ له في القرآن تجاه الاستعادة التي تكرّرت في القرآن الكريم، الاستعادة من الشيطان أتتُّ في القرآن الكريم: {رَبِّ أَغُـوذُ بِكَ مِنْ هَمَزَاتِ الشِّـيَاطِينِ} [المؤمنون:ِ م الآيية ٩١٩]، الاستعاذة بالله من أمور أخرى، {أعُوذُ بِاللَّهِ أَنْ أَكُونَ مِنَ الْجَاهِلِينَ}[البقرة: من الآية ٦٧]، في دعاء موسى -عليه السلام-، في استغاثة مريم: [ْإِنِّي أُعُوذُ بِالرَّحْمَـن مِنْكَ إِنْ كُنْـتَ تَقِيًّا}[مريم: من الآية ١٨٨]، تكُرّرت الاستعادة في القرآن الكريم، ولكنها أتـت هنا على نحوِ عجيـب، تعبِّر عن التجَـاء كبير إلى الله -سُبْحَانَّهُ وَتَعَالَى-، من حيث أنه الرب، ومن حِيث أنه الملك، ومن حيث أنه الإله، {قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ النَّاسِ (١) مَلِكِ النَّاسِ (٢) إِلَهِ النَّاسِ}، استعادة بهذه الصيغة العجيبة التي تدل على أهميّة وخطورة هذا الشر إلى نصو كبير، إلى حَـدٌ رهيب، فنحن نلتجئ إلى الله -سُ بُّ حَـانَـهُ وَتَـعَـالَــى-، ونستجير به، نلتجئ إليه ليدفع عنا هذا الشر، ليدفع عنا هذا الخطر، نلتجئ إليه -جَلُّ شأنُه-؛ باعتبَاره الرَّبُّ،

والرَّبُّ يعني: أنه الخالق الرازق المالك، مجموع هذه الصفات الشُّلاث، فهو -جَـلَّ شَائنُه- الذي يرجى من حيث أنه ربنا المربى لنا، المنعم علينا، المالك لنا، الخالق لنا، هو الذي نرجوه ونلتجئ إليه من هذا الجانب وبهذا الاعتبار ليدفع عنا هذا الشر، وهو من يمتلك القدرة، وهو الـرب الخالق المالك الرازق من له القدرة على أن يصرف عنا هذا الشر، وأن يدفع عنا

ونحِن نلتجئ إليه -سُبْحَانَـهُ وَتَعَالَـي- من حيث أنه الملك {مَلِكِ النَّاسِ}، في الآية المباركة، هو ملك السماوات والأرض، الملك في كُلّ هذا العالم وكل هذا الكون، من له الأمر والنهي والتصرف، وهو المقتدر المدبر لشؤون هذا الخلق، فهو من يملك القدرة على أن يدفع عنا هذا الخطر، وهذا الشر، ونحن نلتجئ إليه من حيث أنه الإله إلهنا، إله الناس -جَـلَّ شأنُّه-، {إِلَهِ النَّاسِ}، فهو -جَلَّ شأنه- الذي يأله إليه كُلِّلٌ مكروب، ويفزع إليه ويلوذ به كُلِّلٌ مغموم، وهو -جَـلُّ شـأنـه- مـن يعتبر الالتجَـاء إليه عبادةً له، وقربةً إليه، ووسيلةً لنيل حمايته، لنيل رحمته، لنيل فضله، لأنْ يمُنَّ علينا ويرحمنا ويدفع عنا هذا الخطر، فهي قُربةٌ إلى الله ووسيلة مؤمل منها ويُرجى من خلالها رحمة الله -سُبْ حَانَهُ وَتَعَالَى-، ودفعه عنا لهذا الشر ولهذا الخطر.

فهذه الاستعادة وهذا الالتجاء الذي ينبغي أن يكون بوعي، وأن يكونَ من أعماق قلوبنا، من واقع الشعور بالحاَّجة إلى الله -سُبْحَانَـهُ وَتَعَالَـي-، الحاجة الكبيرة لدفع هذا الخطر الكبير، وهذا الشر الكبير، هذه مسألة مهمة جـدًّا، وهذا الالتجَاء الذي ينبغي أن ينطلق من شعور بالعبودية لله، وشعور بالحاجة إلى الله -سُـبُ حَانَهُ وَتَعَالَى-، ومن واقع الشعور بهذه العلاقة فيما بيننا وبين الله، هذه العلاقة من حيث أننا عبيده وهو ربنا، ومن حيث أننا في مملكته وهو ملكنا، ومن حيث أننا أيْـضاً في موقع العبودية له وهو إلهنا، من واقع هذه العلاقة عندما نلتجئ ونحن نحمل هذا الشعور الذي يعي طبيعة هذه العلاقة في كُلّ هـذه الجوانب الثـ لاث: من حيث أنـه الرب، أنه

ثم أيْضاً الالتجَاء العملي، مع الالتجَاء بالدعاء، الالتجاء بالاستجارة والاستعادة من أعماق القلب بوعي وشعور بأهميّة هذه المسألة، بوعي وشعور بطبيعية هذه العلاقة مع الله -سُبْ حَانَـهُ وَتَعَالَـــى-، الالتجَاء العملي الذي هو الارتباط بمصادر الهداية الإلهية، الأرتباط بهدى الله -سُبْ حَانَـ هُ وَتَعَالَـــى -، حتى تكون أفكارِنا، وحتى تكون نظرتنا إلى الأمور من واقع ما قُدِّم إلينا من هدى الله -سُبْحَانَـهُ وَتَعَالَـي-، بما يساعدنا على سلامة التفكير، وهذه من أهم الأمور التي يحتاج إليها الإنسان؛ لأنَّ سلامة التفكير سيترتب عليها سلامة التأثيرات والدوافع النفسية، ثم سلامة التصرف والفعل، إذا ضمنًا سلامة التفكير، وضمنا سلامة ما يدور في أذهاننا، وما نفكِّر به، وكان شيئاً سليماً وصحيحاً وإيجابياً، ستكون تفاعلاتنا النفسية الداخلية إيجابية، وما يترتب على ذلك في واقعنا العملي في تصرفاتنا وأعمالنا ومواقفنا... إلى غير ذلك سيكون أيضاً إيجابياً وسليماً وصحيحاً، فهذا يدلّنا على أهميّة أن نعيَ مفهوم الالتجَاء إلى الله حَانَـهُ وَتَـعَـالَـي- بشـقيه: بالتِضرُّع من الوجدان، بالخشوع، بالالتجَاء، بالدعاء، وَأَيْـضاً على المستوى العملي من خلال الارتباط بمصادر الهداية الإلهية، التي نستقي منها هدى الله -سُبْحَانَـهُ وَتَعَالَـــى -، ونِستَفيد منها -كما قلت-سلامة التفكير، هذه مسألة مهمة.

{قَلْ إِنَّهُ النَّاسِ (١) النَّاسِ (١) مَلِ كِ النَّاسِ (٢) إِلَهِ النَّاسِ (٣) مِنْ شَرِّ الْوَسْوَاسِ الْخَنَّاسِ}، الالتجَاء، هذا الالتجَاء الكبير إلى الله مُسَدِّدُ مَا تحدثنا على ضوء - سُبُّحَانَهُ وَتَعَالَى - ، كِمَا تحدثنا على ضوء ما يفيده قوله تعالى: {برَبِّ النَّاسِ (١) مَلِكِ النَّاسِ (٢) إِلَهِ النَّاسِ}، الاستعادة به والاستجارة به {مِنْ شُرِّ الْوَسْوَاسِ الْخُنَاسِ}، الوساوس شرها كبيرٌ على الناس، وضرها كبيرٌ على الناس، الباطل يأتينا عن طريق وساوس، المفاهيم الظلامية تأتينا عن طريق وساوس

وموسوسين، تأتينا أيْضاً الأوهام التي تؤثِّر علينا في علاقاتنا عن طريق وساوس، ما يُؤثِّر ٱلناس حتى في علاقتهم، ما يزرع الشحناء فيما بينهم، والعداوة فيما بينهم، ما يؤثِّر على الإنسان في كثير من الأمور، منبع التأثيرات السيئة على الإنسان تكون من الوساوس والموسوسين، هذا المصدر الأساسي لها، ولذلك تمثل هذه المسألة خطورة كبيرة على الإنسان، وتكون خطورتها أيْـضاً فاعلـة ومؤثِّرة بشـكل مباشر على الإنسان إذا لم يكن متنبهاً، ولا متيقظاً، ولا متذكِّراً، إذًا كان غافلاً، إذا كان لا يعير هذه المسألة أي اهتمام، فالخطر يتعاظم ويكبر على الإنسان.

الوساوسُ تأتي إلى الإنسان بشكل خواطر، وأفكارٍ، وهواجس، وقد تأتى إليك من الجنّة كما قال، أو من الناس، سناتي إلى الحديث بالتفصيل على ضوء قولًه: {مِنَ الْجِنَّةِ}، وعلى ضوء قوله تعالى: إِوَالنَّاسِ}، الوساوس تأتّى بشكل خواطر، بشكل أفكار، على حسب التعبير المحلي [تطانين]، قد تصل إليك هذه [التطانين] من الجنَّة أو من الناس، سمعت من شخص كلام، تفاعلت بهذا الكلام، ثم قمت على ضوء ما سمعته منه بالتفكير فيه، وتبدأ الخواطر حول ذلك الكلام التي تدور في نفسك وفي ذهنك، وأنت تفكر فيها، وتتأثر بِها، وتتفاعل معها، وعادةً ما تكون الوساوس ملامسة للدوافع في نفس الإنسان، يعني: تلامس جوانب حسَّاسة في الإنسان، قد تلامس هذه الوساوس فيك جانب الرغبة: جوانب ترغب بها، وقد تلامس هذه الوساوس المخاوف في نفسك، تأتى لتلامس في نفسك جانب المخاوف، فترفع سقف المخاوف، ويكون لذلك تأثـيرات عملية، قد تأتي لتلامس في نفسـك مشــاعر الغضب، فتذكي فيكَ نيران الغضب، وتشعلها، وتؤججها، حتى تدفعك إلى تبني مواقف معينة، أو تصرفات معينة، أو سلوكيات معينة.

الوساوس تشكُّلُ خطورةً كبيرةً على الإنسان أنها قد تكون في غِلاف معين، هي خفيّة، لا ينظر الإنسان إليها أحياناً، ولا يحتملها أنَّها فكرةً سلبية، قد يرى فيها فكرة إيجابية، قد يظن في تلك الخاطرة أنها فِهمٌ واستنباط عبقري، وأنه إنسان فهمان استطاع أن ينتبه، وأن يدرك أن الموضوع هـو كذا وكذا، وأن ذلك الشخص أراد كذا وكذا، وأن ذلك الموضوع يدل على كذا وكذا... بحسب مجالات الحياة، هي تأتي الوساوس لتدخل إلى كُلّ شوون حياة الناس، إلَّ كُللّ مجالات الحياة، فتكون فكرة مزيفة لها قالب إيجابي، لها غطاء محبب إلى الإنسان، ومن ثم يتفاعل معها الإنسان، ويتأثر بها الإنسان، بل قد يفرح بها، البعض قد يفرح ببعض الوساوس، ويظنها استنتاجاً -كما قلنا- عبقرياً وعميقاً، وأنه من شطارته، من ذكائه، من فهمه، انتبه وعرف المقصود، وبالتالي يبنى على ذلك مواقف، كم يحصل من هذا القبيل في العلاقة فيما بين الناس، يدخل سوء الظن على مســتوى الأسرة: ما بين الزوج وزوجتــه، ما بين الأب وأبنائه، ما بين الأخ وأخيه، على مستوى الأصدقاء، على مستوى الأمَّــة المؤمنة، كم تدخل هذه الوساوس حتى في الموقع القيادي، ما بين القادة، ما بين الذين هم في مواقع المسؤولية، كم تلعب الوساوس فيما بينهم من دور سلبى، وتأثير سيء على علاقتهم، على تعاونهم، على تفاهمهم، وتترك تأثيرها السيء، وتفعل فعلتها الشنيعة جـدًّا، التي تؤثر عليهم حتى في العمل الصالح، تعيقهم.

كم للوساوس من تأثيرات على الناس في مواقفهم العامة، الكثير من الناس يتأثر بهذه الوساوس فيقتنع بباطل، ويقف موقف باطل، يخذل الحق، تتشوش عنده الفكرة تجاه كِثير من القضايا المهمة، فينطلق الانطلاقة الخاطئة، أو يُخذل الحق، كم لها من تأثيرات واسعة في شؤون حياة الناس، كم لها من ضحايا، كم أزَّمت من مشاكل، كم حوَّلت الكثير مِن النزاعات البسيطة على أبسط القضايا فيما بين أبناء المجتمع، تحوِّلها إلى مشكلة كبيرة جـدًّا، مشكلة خلاف: خلاف على قطعة أرض، خلاف عُلى معاملة في بيع وشراء، خلاف على كلام معين: كلمة، زادت كلمة، كم تركت من تأثيرات سلبية سفكت فيها الدماء، قطعت فيها الصِّلات والعلاقات، قطعت فيها الرحامة والقرابات، كم لها من تأثيرات سيئة جِدًّا في واقع

الناس، على مستوى المواقف: مواقف الحق ومواقف الباطل، البعض من الناس قد يتجه في موقف الباطل متأثراً بالوساوس، والبعض قد يقعد عن موقف الحق

الوساوسُ تأتي أحياناً لصد الإنسان عن الحق، عن الحق كموقف، عن الحق كثقافة، عن الحق كفكر، كعقيدة، عن الحق كسلوك، عن الحق كعمل، وأحياناً لصدك ابتداءً من البداية عن ذلك، وأحياناً قد تأتي فيما بعد، قد تسير في طريق الحق، وهذا يحدث للكثير، قد تســير في طريق الحق، ويكـون لك رصيدٌ وافرٌ من العمل، وتكون لك المواقف البارزة والمشهورة، وقد لا تكون، تسـير بشـكل طبيعي، إلى أن مرحلةٍ معينة تواجه مشاكل معينة، قضايا معينة، ظروف معينة، فتأتى الوساوس في تلك الحالة، فتترك تأثيرها السيء على نفسك لدرجة أن تجمِّدك، أن توقفك عن مواصلة المسير، عن مواصلة العمل مهما كانت أهميّة هذا العمل، مهما كان عظيماً، ومهما كان قربةً إلى الله -سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى-، ومهما كان موقعه على مستوى المسؤولية، قد يكون من أهم المسؤوليات التي حمَّلنا الله إياها، وإلتي تقع على عاتقنا، لا فكاك لنا منها يـوم القيامة إلَّا بالقيام بها، فتقعد، وتتخاذِل، وتجمد، وتتنصل عن المسؤولية، ثم تغرق في كُلّ تفكيرك، في كُلّ نظرتك، في كُلّ اهتماماتك النفسية، في إطار تلك الوساوس، تتعاظم تلك الوساوس وتكبر، وتبقى في الكثير من الأوقات وفي الكثير من الأحيان، في أوقات فراغك، في جلستك، قبل نومك... في أوقات كثيرة، وأنت تتفاعل مع هذه الوساوس، تعيدها في ذهنك وتتفاعل معها، فإذا بها تكبر وتتوسع، والوساوس من البلاءات القابلة للتوسع والتعاظم، تنمو ويأتي المزيد والمزيد من الأوهام، والمزيد والمزيد من سوء الظن، تسوء نظرتك إلى إخوتك المؤمنين، أو إلى إخوتك في القرابة، أو إلى محيطك الاجتماعي، أو إلى ذلك الطرف الذي وقعت لك معه مشكلة، وحدثت لك معه مشكلة معينة، تكبر المشكلة بأكثر من حجمها أضعافاً وأضعافاً وأضعافاً، يكبر عندك التفاعل، يكبر عندك الموقف، ليكاد البعض أن يغرق في وسوسته، لم يعد له أي اهتمام آخر، ولا أي التفات إلى أمور أخرى، يبدأ يحلل من جديد، يستنتج عن كثيرٍ من المواقف ويعطيها التفسيرات المقلوبة، والتفسيرات الخاطئة، الكثير من الكلمات، الكثير من التصرفات، ثم يدخل في حسابات مغلوطة وخاطئة وهكذا.

والوساوس تفعل فعلتَها عندما أحياناً تأتى في ظرف حسَّاس لدى الإنسان، إمَّا وهو في حالة غضَّب، فتذكى نيران الغضب، وتشعلها، وتؤججها، وتكبر المشيكلة في نفس الإنسان، إمَّا وهو في حالة خوف، وتؤثر وترفع عنده مستوى المخاوف، مستوى القلق، مستوى الاضطراب، مستوى التفاعل مع قضية ما، فيعظم خوفه ذلك، ويرداد قلقه وتوتره وانشداده إلى مستويات كبيرة جِــدًّا، قد تلامس الرغبات، قد تأتي الوساوس لتلامس فيك الرغبات، رغبات معينة، شهوات معينة، فتحَرّك فيك هذه الرغبة، وتثيرها فيك أكثر وأكثر، فتكبر رغبتك، وقد تكون رغبة نحو ما هو معصية، نحو فعلةٍ تمثُّل جريمةً، أو تمثُّل ذنباً، تعظم هـذه الرغبة تعظم حتـى تنقاد إليهـا وأنت منجذب بشدة، هكذا تأتي الوساوس من جوانب كثيرة جدًّا، ولهذا تمثِّل هي التأثير على الإنسان؛ لأنَّها تدخلَ من موقع التفكير لتلامس المشاعر والانفعالات الداخلية الإنسان، لتولد العمل، لتنتج العمل، لتنتج التصرف، ليترتب عليها الموقف، تأتي خطورتها البالغة من هذا

قد يكون البعض من الناس في الحالة التي هو في حالة وسوسة، يتصور أنه في حالة تفكير إيجابية، وأنه يستند في ذلك التفكير إلى معطيات معينة، ولكن الأمر مِختلفٌ عن ذلك، المسألة وسوسة، الوساوس قد تأتي أيْضاً بخيالات وأماني للإنسان، تبلغ به المراتب العليا في الأمور، وتخرج به عن الواقع، وتخرج به عن الأمور الواقعية، وعن الأمور العملية، فيستغرق الكثير من وقته، ولا سيما في بلدنا مع القات، القات مناسب للوساوس، يطنن ويضيع أوقاتاً كثيرة بعيدًا عن التفكير السليم، عن التفكير العملي، وقد يكون البعض وهو في موقع مسؤولية يصرف كَثيراً من تفكيره

وكَثيراً من وقته في أشياءَ خيالية، أشياءَ غير عملية، غير واقعية، ولربما مع الضغط النفسي ومع الظروف الحياتية والعملية يتحول الإنسان غير واقعي، وهذا أَيْـضـاً في غير الجوانب العامة والمسـؤوليات العامة، حتى على مستوى الواقع الأسري، على مستوى الواقع الشخصى، على مستوى الهموم المعيشية، يتخيل الإنسان ويدخل في خيالات خارج الواقع، لن تصل به إلى نتيجة عملية، وهي خيالات ليست واقعية، ولكن لها تأثيراً سلبياً على الإنسان، من حيث استغراق الوقت، من حيث الاختلال في طبيعة التفكيرٍ، ومنِ حيث أنك تخسر سلامة التفكير، ومن حيث أيْضاً الانشداد إلى الأماني غير الواقعية، على حساب الاهتمامات العملية، وقد تورث الكسل، قد تورث الإنسان الكسل أَو الإحباط، لِّـا يتعلـق بأمور غير واقعيــة ويصعُد تحقيقُها فِي الواقع، هكذا تأتي الوساوس في أشكال

قد تأتي الوساوس أيْضاً كصدمة نفسية للإنسان، يعني قد يكون الإنسان مثلاً في تمسكه بالحق وطريق الحقُّ، في استقامته على طاعته الله -سُبْحَانَــُهُ وَتَعَالَـــى- على نحو جيد، وبتوفيق من الله وبالتجائه إلى الله - سُبِّحَانَــهُ وَتَعَالَـــى-، فتأتي الوساوس التي تهدف إلى إقلاقه، إلى إحزانه، إلى إتعابه نفسـياً، لآحظوا عندما قال اللهِ -سُـبِْـحَـانَــهُ وَتَهِ عَالَسى - في القرآن الكريسم: {إِنَّمَا النَّجْوَى مِنَ الِشَّـيْطَانِ لِيَحْـزُنَ الَّذِينَ آمَنُوا وَلَيْسَ بِضَارِّهِمْ شِـيتًا إِلَّا بِإِذْنَ اللَّهِ}[المجادلة: من الآية١٠]، {لِيَحْزُنَ الَّذِينَ آَمُنُوا}، قَصة نبي الله أيوب الذي شكى في آخر المطاف إلى الله -سُـبْحَالُـك، قاتُـلاً: {أُنِّي مَّسَّنِىَ الشَّـيْطَانُ بِنُصْبِ وَعَذَابٍ} [ص: من الآية ٤١]، حالة من هذا القبيلُ الذِّي قد تكون عملية استهداف نفسى، استهداف نفسك بالأحزان الشديدة، مثلاً قد يكون لدى الإنسان إبن شهيد، ابنه استشهد، أو هي أم استشهد ابنها، أو أخُ استشهد أخوه، فقد تأتى إثارة الأشجان والأحزان إلى مستوى غير طبيعي، يخرج عن مسـتوى الاحتساب، عن مستوى القربة إلَى الله -سُــبُـحَـانَـهُ وَتَـعَـالَــي-، الأمل في فضل الله، عن الحد الطبيعي، فتكون الحالة نفسها إلى المستوى غير الطبيعي الذي يؤثر على الإنسان، يؤثر على نفسه، يؤثر على صحته، يؤثر على تفكيره، يؤثر على عمله،

قد تكون اهتماماتُ الإنسان العملية أحياناً، البعض مثلاً اهتمامه بأن يؤدي وضوءَه بشكل صحيح، ويؤدي صلاته بشكلِ تام، أو يعمل عملاً معيناً بشكل صحيح، تأتى الوساوس التي تشوش عليه وتقلقه عن مدى نجاحه في ذلك، فيأتى الشك، ويأتي القلق، ويأتي الاضطراب، لربما أنا ما أتممت هذا العمل بشكل صحيح، لربما عليَّ إعادتُه من جديد، وهكذا مرة بعد مرة، فيثير لدى الإنسان الاضطراب في العمل الذي هو عملٌ صالح، والذي هو من أعمال القرب إلى الله -سُـبْحَانَـهُ وَتَعَالَـى-، يحوّل في نهاية المطاف ذلك العمل إلى عمل صعب، وإلى عمل شاق، وإلى عمل مشوب بهذه الحالة من الاضطراب

قد يستهدف فيك الرجاء، الوساوس قد تستهدف فِيك جانـب الرجاء، والرجاء هِو جانـبٌ إيمانيٌ يجِب أن يتعادل مع الخوف، علينا أن نخاف الله، وعلَّينا أن رجو الله، فتأتى هذه الوساوس إلى البعض، لربما أنا غير مقبول مهما عملت، لربما أنا لا يجديني شيء ولا ينفعني شيء، لربما أنا هالكٌ على كُلّ حال، لربماً هذه المحن والمتاعب التي تحدث لي في حياتي مؤشر على أني مسلوب التوفيق، وهكذا حتى يعيش الإنسان في نفسه سوء الظن بالله -سُـبْ حَانَـهُ وَتَـعَالَـى-، ويشعر بالإحباط أمام الأعمال الصالحة، ولا يستشعر حسن الظن بالله -سُــبْ حَـانَـهُ وَتَـعَـالَــــ الذي يجب أن يتوازن مع الخوف، يجب علينا أن نخاف، وأن نرجو الله - سُبْ حَانَهُ وَتَعَالَى -.

وهكذا يعتبر مجالُ الوساوس واسعاً، وتأثيراتها كبيرةً، بدءاً من الأفكار والمفاهيم الظلامية في شــؤون الدين، في نظرتنا للحياة، تجاه المواقف، فيما يتعلق بالمواقف كم يأتي من تثبيط، وعن طريق الوساوس، وهكذا مجال خطّير جِـــدًّا، وعادةً ما تحمل طابعاً أُو



الوساوس تأتي بوسائل وأساليب كثيرة، تحَرَّك الدوافعَ السلبية في الإنسان: دوافع الشر والمعصية والفساد والانحراف وتصد الإنسان عن عمل الحق والخير والمسؤوليات

الوسواسُ الخناسُ قد يكون شخصاً إعلامياً، هناك قنوات فضائية، مواقع التواصل الاجتماعي، من خلال رسائل الجوال، أو يوسوس لكِ إذًا كانت امرأة عن طريق الجوال

الالتجَاء العملي إلى الله هو الارتباط بمصادر الهداية الإلهية، بهدى الله -سُبْحَانَـهُ وَتَـعَـالَـه-، حتى تكون أفكارنا، ونظرتنا إلى الأمور من واقع ما قُدِّم إلينا من الهدي

كم للوساوس من تأثيرات على الناس في مواقفهم العامة، الكثير من الناس يتأثر بالوساوس فيقتنع بباطل، ويقف موقف باطل، يخذل الحق

قالباً مقبولاً لدى الإنسان، فهى تأتى خفيةً، مغطاةً

بقوالب أُخْرى وأغطية أُخْرى. ۚ إمِـنْ شُرِّ الْهِسْـوَاسِ الْخَنَّاسِ} [النـاس: الآيــة ٤]، (الْخَنَّاسِ)؛ لأَنَّه يأتَى متخفياً، قد تأتى لك فكرة بقالب معين، وقد يكون هذا الوسواس كما قال الله -سُبْ حَانَـهُ وَتَعَالَـي-: {مِنَ الْجِنَّةِ}، نقراً قبلها قوله: { الَّـذِي يُوَسْـوسُ فِي صُـدُورَ النَّاسِ} [الناس: الآية ٥]؛ لأنَّ منطقة التأثير في الإنسان هي هنا في صــدره، هذه المنطقة التي هي منطقة التأثير، منطقة الدوافع، منطقة الرغبات، منطقة المخاوف، منطقة الانفعالات، منطقة الغضب، فتأتى عملية الوسوسة لتأثَّر عليها، لتحَرّكك في الواقع العملي في الاتّجاه الخاطئ، ولتؤثر عليك في الواقع العملي في الاتّجاه الخاطئ، فهي المنطقة التي يؤثر فيها الوسواس، وهي المنطقة التي نحتاج إلَّى العناية بها من خلال هدى الله -سُبْ حَالنَهُ وَتَعَالَى-، {مِنَ الْجِنَّةِ}، قد يكون الموسوس من الجنة، من شياطين الجن، وطبعاً هو عملهم الرئيسي، العمل الأسَاسي والرئيسي لشياطين الجن هو الوسوسة، هم لا يملكون التأثير علينا بأية وسيلةٍ أخرى، لا يملكون أن يجبرونا على فعل عمل معين، على فعل ما، أو تصرف ما، أو موقف ما، أو أن يمنعونا من عملِ ما، إنما يؤثرون بواسطة الوسوسة، قد تكون مستغرقاً حسب تصورك في التفكير، وأنت على فراشك جالس، أو مضطجع حتى، في أي حالً من أحوال الإنسان، في تلك اللحظة التي تعتبر نفسك فيها مستغرقاً في التفكير، وأنت تتفاعل،

تعيش ظروفاً معينة، شياطين الجن هم يرصدون الواقع البشري، يعنى قد يدرك شيطان الجن، أنك في تلك اللحظة لديك مِشْكلة معينة، وأنها تمثّل مدخلاً له ليوسوس لك فيها، أو يراك متجهاً إلى عمل معين، عمل مهم، يأتي ليحاول أن يصدك عنه، أو أن يشوش عليك أدائك فيه، وهكذا هم يرصدون الواقع البشري، وهم يدركون استغلال الظروف والفرص الحساسة، مثلاً يأتي إليك وأنت في حالة انفعال وغضب وتفكر في تلك الحالة، ويأتى ليوسوسَ لك، تفهم الأمور بفهم مبالغ فيه، أو بفهم مختلف، تندفع إلى مواقف وتصَّرفاتُّ باطلة، تشط فيها، تشطط عن الحق.

أنت منشد إلى قضية معينة، أو موضوع معين، أو أنت

الجِنُّـة هم قد يِأتي وأنت لا تشعر به، وحتى قد تكوَّن أنت تُظن أنــ تفكر وأن كُـــلّ تلك الهواجس التي تطلع في بالك إنما هي من بنات أفكارك، إنما هي من أفكارك أنت، وتِتفاعل مع ذلك، تتفاعل مع ذلك، ومشكلة البعض أيْضاً أنهم ينقطعون عن الارتباط بمصادر الهداية، يعني: لا يستمع إلى هدى الله، لا يلتجئ في أي موضوع أو قضية معينة إلى هدى الله، ويجلس يعتمد على التطانين، على هذه الوساوس، يجلس يوسوس، ويظن نفسه أنه يفكر تفكيراً سليماً، والحالة الأكيدة أنه يوسوس وسوسة سيئة، وليست عملية تفكير سليم، ولأنه يظن نفسه فهمان، شاطر، ذكي، يعتبر أنه لم يعد بحاجة إلى أحد، إنما سيعتمد علي تلك الوسوسِـة التي يظنها تفكيراً سليماً، وهؤلاء يتأثرون سلباً، والبعض قد يكون في موقع مسؤولية،

والبعض قد يكون في عمل مهم، ولكن لانقطاعه عن الالتجَاء إلى الله، لعدم انتباهه لخطورة الوساوس، لعدم ارتباطه بمصادر الهداية، يتأثر بالوساوس، يبنى عليها المواقف الخاطئة، مواقف يتحمل بها الأوزار والذنوب، مسألة خطيرة جـدًا.

قد يندفع الإنسان إلى معصية من المعاصى كان يظن أنه لوحده، وأنه انطلق بقرار شخصي، صحيح القرار كقرار هو قرارك أنت، لكنك خضعت لتأثيرِ شِيطاني، كان إلى جانبك جنيٌ من شياطين الجن، وقد أوصل إلَّيك ووسـوس لك بتلك الهواجس التي حركت فيك الرغبات، أو الانفعالات، أو الغضب... أيا كان ما حركه فيك فإنطلقتِ على أَسَاسه ومتأثراً به.

[مِنَ الْجِنَّةِ وَالنَّاسِ} [الناس: الآية ]، (وَالنَّاسِ) بهـذه العبارة العامة والناس، قد يكون هذا واحداً من الناس، يعنى: ليست المسألة فئة محصورة معينة، قد يكون هو قرينك، قد يكون هو زميك، قد يكون هو صاحبكِ الذي تعتمد عليه، ووسوس لك ولو في قضية معينة، أو حادثة معينة، قد يكون هو تلقى وسوسة ووسوس لك بها، فأتت الوسوسة بشكل غير مباشر، يعنى: من خلال الزميل، من خلال القرين، من خلال الصديق الحميم العزيز، الذي تثق به، تتأثر بما يقوله، تتفاعل معه، تقبل منه، وتصلك عبره فتتفاعل.

قد يكون هو شخصاً إعلامياً، اليوم الوسواس الخناس هناك قنوات فضائية، هناك مواقع التواصل الاجتماعي، هناك الذي سيوسوس لك من خلال رسائل الجوال، أو يوسوس لكِ أنتِ إذا كانت امرأة عن طريق الجوال.

وساوس تأتي بوسائل وأساليب كثيرة، تحرّك الدوافع السلبية في الإنسان: دوافع الشر، دوافع المعصية، دوافع الفساد، دوافع الانحراف، تصد الإنسان عن عمل الحق، عن فعل الخير، عن العمل الصالح، عن العمل المهم، تثبط الإنسان عن مسؤولية من أهم المسـؤوليات... إلخ. تؤثـر تأثيرها السيء على الإنسان، قد يكون هذا الموسوس بصفة محترمة، بصفة عالم وهو من علماء السوء، ممن يصدك عن سبيل الله، قد يكون خطيباً على منبر المسجد، ولكنه من خطباء الضلال، من خطباء السوء الذي يلبِّس ويضلل ويلبس الحق بإلباطل، ويصدك عن طريق الحق، قد يكون بصفة أخرى، قائداً، قد يكون بصفة مســؤول... قد يكون بأية صفة مـن الصفات، ولذلك أنت تستجير بالله من كُلّ الموسوسين من الناس، أياً كان من كُـلّ الناس.

كيف نحرص على أن نفرز ونميز ما بين الوساوس وما بين الأفكار الصحيحة؟ هذه من أهم المسائل، أولاً الله يعلمنا أن نلتجئ إليه هذا الالتجَاء الكبير، ثانياً الالتجَاء العملي الذي أشرنا إليه وهو الارتباط بمصادر الهداية، إذًا عاد الإنسان إلى القرآن الكريم وما يأمر به الله في القرآن الكريم، وما يرشد إليه في القرآنِ الكريم في كُلِّ الأمور، في كُلِّ القضايا، وفرض ووطَّن نفسه وفرض عليها أن تقتنع بذلك، أن تقتنع بذلك، وأن تشطب ما عدا ذلك، وآلا تلتفت إلى ما عدا ذلك، فهذا سيفيد الإنسان، هذا سيمثل الحل المهم للإنسان، قد لا تكون عندك المعرفة الكافية بهدى الله -سُبْحَانَـهُ وَتَعَالَـــى-، ممكن أن يهديك الله إلى الهداة من عبادة، فتستفيد منهم، وتستفيد مما يذكرونك به من خلال هدى الله -سُبْحَانَـهُ وَتَعَالَـي-، فيفيدك

هذه المسألة تعتبر من أهمِّ المسائل، والتي تشكِّل الغفلة عنها خطراً كبيراً على الإنسان، وهذه السورة هي من أهم السور في القرآن الكريم، وهي نعمة عظيمة أنعم الله بها علينا، وهي ترشدنا، تدلنا على كيف نحتمي من هذا الخطر الكبير الذي له تأثيراته الواسعة والمتنوعة. أَسْأَلُ الله -سُبْ حَانَـ لهُ وَتَعَالَـى- أَنْ يوفقنا

وإِيَّاكِم لما يرضيه عنا، وَأَنْ يحِيرَنا ويعيذَنا من {منْ شَرَّ الْوُسْوَسُ فِي صُدُورِ شَرِّ الْخِيْدِ وَلَا الْذِي يُوَسُّوِسُ فِي صُدُورِ النَّاسِ ( ٤) الَّذِي يُوسُوسُ فِي صُدُورِ النَّاسِ ( ٥) مِنَ الْجِنَّةِ وَالنَّاسِ } [الناس: ٤-٦]، وَإَنَّ يُرْحَـَــمَ شُــُهْدَاءَنَا الْأَبْرِارَ، وَأَنْ يَشَــفيَ حِرحاناً، وَأَنْ يفرِّجَ عن أسرانا، وَأَنْ يَنْصُرَنَا بنصْرِهِ.. إِنَّــهُ سَـمِيْــعُ " أُتِّ الدَّعَـاء.

وَالسَّلَامُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَةُ اللهِ وَبَرَكَاتُه..





(907)





إنَّ صيامَ شهر رمضان المبارك له علاقة مهمة جداً بصلاح حياتنا وله أهمية كبيرة فيما يمكن أن يشكله من تأثير إيجابي وعظيم في واقع حياتنا، وأن يروِّينا من حالة الجفاف على المستوى الروحي، فنعيش حالةُ الاطمئنان بذكر الله -سبحانه وتعالى-.

السيد/عبدالملك بدرالدين الحوثي





#### د. عىدالملك عىسى



خطاباتُ السيّد القائد عبدالملك بن بدر الدين الحوثي -يحفظــه اللــه تعــالى-، هــي مـرآة كاشــفة لــكلِّ واحد مناً يرى من خلالها أعماله، يتذكر كُــلُّ واحد منا مـا الذي فعله في حياته، كشريط يتدفق في ذاكرتنا من أول يوم من سن البلوغ وحتى اليوم، تلك الأعمالُ التي اقترفها الإنسان خلال مسيرة حياته، تلك

الذنوب التي لم نكن ندرك خطورتها، كنا نعتقد أن الامتناع عن المعصيةَ هو سبيل الخلاص، وَإِذَا بنا بعيدون كُـلِّ البُعد عن واقع الدين وضرورة تحمل المسؤوليات في الجانب الآخر من الدين.

يضعنا السيّد القائد في مواجهة واقعنا المؤلم، يقرب الصورة لنا يشرح واقع يوم القيامة كما وكأنها موجودة، فنرتعبُ من هول المشهد وينتابنا الخوف أين يأتينا الكتابُ بشمالنا، نتخيل الصديد والقطران وكيف تقطع ثياب من نار، يتملكنا الخوف الشديد من هول هذه الأوصاف وبنفس طريقته الرائعة والمقربة للأفهام، يتحدّث عن المخرج في هذه الحياة الدنيا، فيدّلنا على التوبة والإسراع فيها وعدم الإصرار على المعاصى، ويدعونا نحو الاستغفار وإظهار الندم وضرورة استشعار المسؤولية نحو أنفسنا ونحو أهلنا ونحو بلدنا، فلا سبيل إلَّا بتحمل المسؤولية نحو مجتمعنا، ومنها تحمل الجهاد بالأنفس والأموال كما يقول الله تعالى: (انْفِرُوا خِفَافًا وَثِقَالًا وَجَاهِدُوا بِأُموالكُمْ وَأَنفسكُمْ فِي سَبِيلِ اللهِ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ)، وفي أيـِة أخـرى يَحذرنا أشـدَّ تحذيـر: (إِلَّا تَنْفِـرُوا يُعَذَّبْكُمْ عَذَّابًا أَلِيمًا وَيَسْــتَبْدِلْ قَوْمًا غَيْرَكُمْ وَلَا تَضُرُّوهُ شــيئاً وَاللهُ عَلَى كُـلّ شَيْءٍ قَدِيرٌ). نعم نحن المقصرون حقًا أيها السيّد الحليل، فلا أحد منا مكتملاً، فنحن المقصرون المذنبون، نسأل الله التوفيق والسداد وحسن الخاتمة.

أيها السـيّد الجليل أحسسـنا من خاطبك كم تحمل همَّ هـذه الأُمَّـــة، وكـم تعانى من مشـاكلنا ومـا يرفع إليك من تقصيرنا، (وَقَالُوا سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا غُفْرَانَكَ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ الْـمَصِيرُ)، ونســألك يا الله التواضع ونسـألك يا اللهُ العفوَ عن الزلل.

سُبْحَانَكَ اللَّهُمَّ وَبِحَمْدِكَ، أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ أَسْتَغْفِرُكَ وَأَتُوبُ إِلَيْكَ.





رقم الجوال: .. قم بتصوير الكوبون وإرسال الصورة عبر الواتس آب

على الرقم 770392061

الفائز في محمد احسن محمد حيدر ألف مروك العدد المأضي

الإلكترونية. قيمة الجائزة: 10000 رياك للفائز

● سيتم إرسالها عبر إحدى شركات تحويل الأموال.



يمكن للمشترك الإتصال على الرقم المختصر #151 \* وستظهر له قائمة بالخيارات التي تمكنه من تحديد الهدية التي يرغب في إهدائها. لمزيد من المعلومات أرسل هديتي إلى 211 مجاناً 



www.sabafon.com.ye